
OURO PRETO 

2025 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO 

INSTITUTO DE FILOSOFIA, ARTES E CULTURA 

DEPARTAMENTO DE MÚSICA 

 

 

 

 

 

DENIS PATRICK VIEIRA 

 

 

 

 

 

 

OS CANTOS E TOQUES DA CAPOEIRA ANGOLA 

 

ANÁLISE E REFLEXÃO SOBRE OS CANTOS E TOQUES DE BERIMBAU NA 

CAPOEIRA ANGOLA - UM ESTUDO SOBRE A SIMBOLOGIA DA CAPOEIRA COMO 

COMPONENTE DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA 



Ouro Preto 

2025 

 

DENIS PATRICK VIEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS CANTOS E TOQUES DA CAPOEIRA ANGOLA 

 

ANÁLISE E REFLEXÃO SOBRE OS CANTOS E TOQUES DE BERIMBAU NA 

CAPOEIRA ANGOLA - UM ESTUDO SOBRE A SIMBOLOGIA DA CAPOEIRA COMO 

COMPONENTE DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao curso 

de Música da Universidade Federal de Ouro Preto 

como requisito parcial para obtenção do título de 

licenciado em Música. 

Área de concentração: Estudos de Etnomusicologia 

Orientador: Dr. Edilson Vicente de Lima 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO

REITORIA
INSTITUTO DE FILOSOFIA ARTES E CULTURA

DEPARTAMENTO DE MUSICA

FOLHA DE APROVAÇÃO

 

 

Denis Patrick Vieira

                                                                     Os cantos e toques da capoeira Angola

Monografia apresentada ao Curso de Licenciatura em Música da Universidade Federal
de Ouro Preto como requisito parcial para obtenção do título de Licenciado em Música.

 

 

 

Aprovada em 31 de março de 2025.

 

Membros da banca

 

 

Prof. Dr. Edilson Vicente de Lima - Orientador(a) - Universidade Federal de Ouro Preto.
Prof. Dr. Guilherme Paoliello - Universidade Federal de Ouro Preto.

Prof. Ms. Itamar Salviano Borges de Araújo - Universidade Federal de Ouro Preto.
 
 
 

Prof. Dr. Edilson Vicente de Lima, orientador do trabalho, aprovou a versão final e autorizou seu depósito na
Biblioteca Digital de Trabalhos de Conclusão de Curso da UFOP em 24/11/2025.

 
 

Documento assinado eletronicamente por Edilson Vicente de Lima, PROFESSOR DE MAGISTERIO
SUPERIOR, em 24/11/2025, às 11:01, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art.
6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0 , informando o código verificador 1019070 e
o código CRC 7E281211.

Referência: Caso responda este documento, indicar expressamente o Processo nº 23109.015259/2025-17 SEI nº 1019070

R. Diogo de Vasconcelos, 122, - Bairro Pilar Ouro Preto/MG, CEP 35402-163
Telefone: 3135591408   - www.ufop.br

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha família, à 
capoeira, aos mestres e camaradas que sempre 
me incentivaram a não desistir apesar das 
dificuldades. Dedico aos professores que na 
minha trajetória contribuíram com o meu 
processo de aprendizagem e expressão, pelo 
estímulo, carinho e compreensão. 

  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente à Deus pela dádiva da vida, por nos dar a energia necessária para 

trilhar nossos caminhos. Agradeço à minha esposa e meus filhos que me dão a certeza de ir em 

busca de quem eu sou, me fazendo conhecer mais da minha própria essência. Gratulo também 

aos mestres(as) que contribuíram e contribuem muito nas minhas formações, acadêmicas e 

pessoais, cada um à sua maneira; aos meus amigos, mas também aos que não o são. Agracio 

excepcionalmente a todos os professores(as) que me mostram os caminhos do conhecimento e 

da virtude. Um agradecimento especial ao professor e amigo Edilson pelo incentivo, e pela 

orientação neste meu Trabalho de Conclusão de Curso, estando, desde o primeiro momento em 

que eu disse qual seria o tema, muito interessado em avançar na pesquisa. E agradeço aos 

demais professores da Universidade Federal de Ouro Preto pela contribuição no meu 

desenvolvimento acadêmico. 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O capoeirista tem que aprender, o mundo é a 

escola que nós aprendemos, é a natureza que nos 

dá prazer, procuramos os elementos de boa 

vontade, que ofereça lições para o bem-estar dos 

nossos interesses. 

(Mestre Pastinha) 

  



 
 

   

RESUMO 

 

Este trabalho propõe uma investigação sobre a musicalidade da capoeira, explorando suas 

dimensões culturais, políticas, sociais, trazendo interpretações e dissecando simbolismos dos 

cantos e toques de berimbau. Além disso, efetuamos uma descrição sobre os tipos de cantos e 

toques utilizados na Capoeira Angola, como relatos de fatos históricos da luta no Brasil. O 

documento também vem para desmistificar o que acontece em uma roda de capoeira enquanto 

um ritual tradicional do afrobrasileiro desenvolvida por séculos no Brasil.  

Palavras-chave: Capoeira Angola, berimbau, ladainha, corrido, toques, cantos, chula. 

  



 
 

ABSTRACT 

 

This paper proposes an investigation into the musicality of capoeira, exploring its cultural, 

political, and social dimensions, providing interpretations and dissecting the symbolism of the 

chants and berimbau beats. In addition, we will describe the types of chants and beats used in 

Capoeira Angola, report historical facts about the fight in Brazil, and also demystify what 

happens in a capoeira circle from the point of view of a traditional Afro-Brazilian ritual 

developed for centuries in Brazil. 

Keywords: Capoeira Angola, berimbau, litany, corrido, beats, songs, chula. 

  



 
 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................................... 9 

2 PRINCÍPIOS E FUNDAMENTOS ....................................................................................... 16 

3 OS CANTOS ......................................................................................................................... 17 

3.1 Ladainhas ........................................................................................................................ 17 

3.2 Chula ............................................................................................................................... 21 

3.3 O corrido ......................................................................................................................... 23 

4 AS CHAMADAS NA CAPOEIRA ANGOLA .................................................................... 29 

5 OS INSTRUMENTOS NA BATERIA DA CAPOEIRA ANGOLA ................................... 31 

6 MÉTODO BÁSICO DE ENSINO DE BERIMBAU ............................................................ 32 

6.1 Toque de Angola ............................................................................................................ 32 

6.2 São Bento - Grande/Pequeno .......................................................................................... 33 

6.3 Santa Maria ..................................................................................................................... 33 

6.4 Amazonas ....................................................................................................................... 34 

6.5 Idalina ............................................................................................................................. 34 

6.6 Benguela ......................................................................................................................... 35 

6.7 Yuna/Iuna ....................................................................................................................... 36 

7 CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 41 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ..................................................................................... 43 

REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS .......................................................................................... 43 

 



9 
 

1 INTRODUÇÃO 

Devido à necessidade de resistência às mais variadas formas de opressão ao povo 

indígena e africano no Brasil, boa parte de seus costumes foram adaptados para poder ser 

mantido no contexto colonial, para isso foi necessária a criação de códigos e símbolos. Dessa 

forma, surge uma comunicação interna, incorporada em suas manifestações culturais até a 

atualidade. Esses símbolos passam despercebidos ao senso comum e, ainda hoje, são carregados 

de mensagens de resistência, como o ideograma africano “Sankofa” – representando uma ave 

com a cabeça voltada para trás, o símbolo remete à ideia de que é necessário voltar e buscar o 

que foi deixado –, conforme imagem abaixo (FIG. 1), em que é apresentado ao lado há uma 

estilização do mesmo símbolo, que é a forma pela qual costuma aparecer representado em 

grades e portões. Esse símbolo pertence a um conjunto de símbolos denominado “Adinkras”, 

pertencente ao povo Ashanti. 

Figura 1 - Sankofa 

 

Fonte: Segredos do Mundo 

 

Entre outras questões, Waldeloir Rego discute a etimologia da palavra “capoeira” em 

seu livro Capoeira Angola: ensaio sócio-etnográfico. Em resumo, após inúmeras 

considerações, ele trata “capoeira” como palavra de origem Tupi que tem o sentido de “mato 

renascido”: 



10 
 

Logo que uma roça é abandonada, aparece nela uma vegetação espontânea que se 
desenvolve a ponto de formar um mato. É êsse o mato de coó-puêra, que mais tarde 
se chamou mato de capuêra como ainda hoje o dizem muitos íncolas, e finalmente por 
abreviação, capoeira que é a expressão mais usual. (Rego, 1968, p. 19). 

 

Com alguma diferença, há uma definição anterior e mais conhecida, onde “capoeira” 

“significa mato virgem que já não é, que foi botado abaixo, e em seu lugar nasceu mato fino e 

raso.” (Rego, 1968, p. 19). Há uma diferença sutil nos sentidos, enquanto nessa definição há 

um mato que já não é, recém-cortado, na definição supracitada é uma vegetação nova, 

renascendo. É importante notar essa sutil diferença, pois vai dialogar com a capoeira jogo (luta), 

movimento surgido de um povo renascendo em meio à barbárie de sua escravização. 

Entretanto, ainda sobre etimologia, há outros sentidos possíveis, como Rego segue 

apresentando em seu texto: o de uma ave homônima presente no território brasileiro cujo canto 

era reproduzido através do “assobio pelos caçadores no mato como chama, e os moleques 

pastôres ou vigiadores de gado para chamarem uns aos outros e também ao gado. Dessa forma 

o moleque ou o escravo que assim procedia era chamado capoeira. (Rego, 1968, p. 23)”. 

Também existe o sentido de capoeira como proveniente de capão, lugar onde eram colocados 

galos de briga, uma vez que “o exercício da capoeira, entre dois indivíduos que se batem por 

mero divertimento, se parecem com a briga de galos” (Beaurepaire Rohan apud Rego 1968, p. 

24). 

Não há como afirmar categoricamente qual desses sentidos está mais ou menos 

associado ao conceito de capoeira conhecido hoje, como a luta que se desenvolveu no Brasil 

enquanto era ainda colônia, mas é importante conhecê-los para compreender a complexidade 

desse movimento e dessa cultura, provinda de um amálgama afro-brasileiro. 

Ainda segundo Rego (1968), os primeiros africanos escravizados a chegar no Brasil 

vieram de Angola. O autor aponta que não há ainda fontes seguras para que seja possível afirmar 

que foram eles quem criaram a capoeira Angola, sequer há como afirmar com certeza se a 

capoeira veio da África ou se ela foi criada pelos africanos já no Brasil. Mas, defende: há 

indícios de que a capoeira Angola tenha sido criada no Brasil pelos africanos vindos 

escravizados de Angola e desenvolvida pelos seus descendentes afro-brasileiros. 



11 
 

Para defesa dessa ideia o autor afirma que além dos angolanos terem sidos os primeiros, 

também foram os mais numerosos a chegarem ao Brasil. Além disso, “as cantigas, golpes e 

toques da capoeira falam sempre em Angola, Luanda, Benguela, quando não intercalados com 

têrmos em língua bunda” (Rego, 1968, p. 31). 

Dito isso, sobre a estrutura, em termos básicos, a capoeira Angola é composta por uma 

bateria com três berimbaus – o gunga, o médio e o viola –, um atabaque, dois pandeiros, reco-

reco e agogô. A música embala e dita o jogo de dois capoeiristas que jogam ao centro de uma 

roda composta por outros capoeiristas. 

Em A capoeira escrava e outras tradições rebeldes do Rio de Janeiro (1808-1850), 

Carlos Eugênio L. Soares (2002, p.124 - 125), historiador, diz: 

Ao falarmos de “nações”, no contexto da escravidão africana nas américas, pouco nos 
referimos a identidades étnicas forjadas pela milenar experiência cultural africana. As 
nações do tráfico foram “inventadas“ pelo comércio negreiro, em intercâmbio com 
seus parceiros africanos do mercado de almas. (...). Mas devemos ter sempre claro 
que somente uma pesquisa profunda das tradições lúdicas dos povos africanos das 
eras do tráfico negreiro poderá tirar o véu de lenda que até hoje envolve o tema da 
origem da capoeira. 

 

Mais à frente, Soares (2022) demonstra várias tabelas e gráficos representando a 

porcentagem das pessoas envolvidas em ocorrências policiais, presas por capoeiragem:  

Ao selecionarmos por nação os capoeiras presos pela polícia joanina entre 1810 e 
1821, temos em vista inicialmente a origem mais genérica daqueles presos por 
capoeira: cerca de 77% são africanos, 10,6% crioulos e 11,7% de origem 
indeterminada. Entretanto, se levarmos em conta que possivelmente grande parte 
daqueles de origem desconhecida é brasileira, não podemos afirmar que a capoeira é 
uma atividade exclusivamente africana. Na realidade, parece-nos que ela é fruto da 
combinação de tradições africanas dispersas com “invenções” culturais crioulas. 

 

No governo de Deodoro da Fonseca (1889 - 1891), o Brasil passava por uma inflação, 

a “crise do encilhamento”, um grave desajuste econômico provocado pelo aumento 

indiscriminado da emissão de papel-moeda. Após a abolição da escravatura, na primeira 

república, para evitar que o governo tivesse que quitar as dívidas com os ex-donos de escravos, 

todos os documentos referentes à escravidão no Brasil foram queimados por ordem de Ruy 

Barbosa, na época ministro da fazenda. Dessa forma, a única maneira de se conhecer a origem 



12 
 

da capoeira na época era através da oralidade, e a melhor fonte de transmissão dessas 

informações, como não podia deixar de ser, eram os africanos. 

Sobre a capoeira, “conta-se que na África, em Angola existia um ritual bastante violento 

chamado N’golo - Jogo da Zebra, onde os negros lutavam aplicando cabeçadas e pontapés e os 

vencedores tinham como prêmio as meninas da tribo que ficavam moças” (Sete, 1989, p.19).  

Em depoimento prestado no ano de 1967, no Museu da Imagem e do Som, Mestre 

Pastinha (FIG. 2) relatou a história da sua vida:  

Quando eu tinha uns dez anos – eu fui franzininho – um outro menino mais forte do 
que eu tornou-se meu rival. Era só eu sair para a rua – ir na venda fazer compra, por 
exemplo – e a gente se pegava em briga. Só sei que acabava apanhando dele, sempre. 
Então eu ia chorar escondido de vergonha e de tristeza (...). 

 

Até que em uma dessas idas ao mercado, um africano chamado Benedito, após assistir 

aquela luta, se sensibilizou com o menino ao ver que ele chorava pelo caminho após apanhar: 

“‘Vem cá meu filho’, ele me disse, vendo que eu chorava de raiva depois de apanhar. ‘Você 

não pode com ele, sabe, porque ele é maior e tem mais idade. O tempo que você perde 

empinando arraia vem aqui no meu cazuá que vou lhe ensinar coisa de muita valia’”. A partir 

daí começa a trajetória do maior mestre de capoeira Angola de todos os tempos. Pastinha, em 

meio à toda repressão policial vivida na época do Brasil pós-abolição, resistiu e não negou a 

origem africana da capoeira. 

Figura 2 – Vicente Ferreira Pastinha (1889 - 1981), Mestre Pastinha, precursor da capoeira Angola no Brasil 

 

Fonte: associacaoraizesslz.blogspot.com 



13 
 

Manoel dos Reis Machado, Mestre Bimba (FIG. 3), nasceu em Salvador, em 1899, e foi 

o criador da capoeira chamada “Luta Regional Baiana” (1930), que é a mistura de elementos 

da capoeira Angola com o “Batuque”, também chamado de “canelada” ou “jogo duro”, uma 

luta do nordeste brasileiro em que se forma um círculo ou semicírculo ao som de músicas 

entoadas acompanhadas por pandeiros, em que um dos praticantes sai do seu lugar dançando, 

desfere um golpe de canela com canela à um outro participante que está na roda, e depois volta 

para o seu lugar, para dar a vez a quem recebeu o golpe de escolher em quem vai desferir o seu, 

e assim sucessivamente. 

Figura 3 - Manoel dos Reis Machado, Mestre Bimba 

 

Imagem extraída do documentário Mestre Bimba: a capoeira iluminada, do canal Cabapuã Capoeira, acessado 

em 28 fev. 2025. 

 

Vejamos o que diz Vieira (In Renato, 1998): 

Mestre Bimba afirma que dos artifícios da velha capoeira havia retirado os 
movimentos corporais conhecidos pelos termos “mendengues”, “cangapés”, 
“cabriolas” e “saracoteios” (esses termos referem-se ao conteúdo mais embuste e, 
portanto menos objetivo da capoeira antiga), para deixar o que havia de mais pesado 
como os movimentos da “bênção”, “martelo” e ainda acrescentar movimentos do 
“Batuque” com golpes que visam jogar o oponente no chão, como as “bandas de 
frente” , “amarrada”, “encruzilhada” e outras invenções de movimentos, como a 
“vingativa”, a “baiana” e a “queixada”, criando um estilo mais rápido, objetivo, 
acrobático e atlético. Com sequências de ensino, cerimônia de formatura e cursos de 



14 
 

especialização, Mestre Bimba sistematizou um método que reflete a penetração dos 
princípios do Estado Novo na sociedade civil brasileira (VIEIRA, 1998). 

 

À época, havia uma grande necessidade de um processo de “higienização” da capoeira 

para que ela fosse aceita pelas autoridades do país, também se notava que o seu valor marcial 

não era tão explorado. Assim, há uma reformulação por Bimba, desde a orquestra da capoeira, 

os toques de berimbau, os movimentos corporais, até o uso do próprio termo “capoeira” ao 

chamar a manifestação de “Luta Regional Baiana”. Apesar do afastamento de “vadios e 

capoeiras” (como ainda estava no código penal), Mestre Bimba deixou grande contribuição 

com o processo capoeirístico no Brasil. Quando começou a participar de torneios de vale tudo, 

que eram sucesso na época, ele nunca perdeu um combate e, em suas entrevistas, desafiava 

grandes lutadores afirmando que ninguém jamais conseguiria vencer a força da Luta Regional 

Baiana, o que fez com que a capoeira ganhasse visibilidade e o respeito do Brasil inteiro. 

Mais tarde, em 1953, em Salvador, Mestre Bimba e seus alunos se apresentaram no 

Palácio do Governo para o governador da Bahia, Régis Pacheco, e o presidente da República, 

Getúlio Vargas. Getúlio teria dito então: “A única colaboração autenticamente brasileira à 

educação física, devendo ser considerada a nossa luta nacional.” Esse foi o segundo 

reconhecimento desportivo oficial da modalidade, ao qual o Conselho Nacional de Desportos 

expediu a Resolução 071, estabelecendo novos critérios para a prática.  O primeiro 

reconhecimento teria sido em 1941, com o decreto 3.199 assinado pelo presidente Getúlio 

Vargas, que estabeleceu as bases da organização dos desportos no Brasil e por meio do qual foi 

constituída a Confederação Brasileira de Pugilismo que, já em sua fundação, teve o 

Departamento Nacional de Luta Brasileira (Capoeiragem), embrião da Confederação Brasileira 

de Capoeira. 

Hoje, a prática já sofreu diversas mutações, havendo várias modalidades de capoeira, o 

que tem a distanciado cada vez mais da sua origem. O texto Inventário para registro e 

salvaguarda da capoeira como patrimônio cultural, do Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (IPHAN) nos traz essa dimensão, cada vez mais debatida pelos mestres 

atuais: 

A crítica à “adulteração” da “genuína capoeira” mostra que muitas vezes os 
mantenedores da modalidade tradicional não assumem os movimentos como 
inventados e recriados. Assim como na capoeira regional, mestres de capoeira angola 
recriaram a movimentação, incluindo novos golpes, excluindo outros, o que relaciona 



15 
 

a capoeira a uma memória corporal que se mantém no presente devido a uma 
constante seleção de imagens gestuais. Um exemplo disso é a invenção da vertente 
modernizadora da capoeira regional que introduziu saltos de ginástica olímpica nas 
rodas de capoeira. (2007, p.74)  

  



16 
 

2 PRINCÍPIOS E FUNDAMENTOS 

A capoeira é filosofia de vida e hábitos deixados pelos ancestrais através do corpo em 

suas diversas manifestações – a oralidade, os instrumentos e os movimentos corporais –, 

funcionando em uma organização específica. Cada elemento é significativo, existe uma 

infinidade de teorias a respeito da bateria, a forma como os três berimbaus se organiza remete 

à Santíssima Trindade, onde o Gunga (tocado pelo mais velho), berimbau principal – grave –, 

representa o Pai, e o médio e o violinha representam o Filho e o Espírito Santo.  

A disposição do jogo é com os capoeiristas em roda, de maneira que todos se veem, 

mostrando cumplicidade e horizontalidade: uma criança, um novo capoeirista... que pode vir a 

dar uma rasteira em um jogador mais velho. Isso faz com que a humildade seja trabalhada de 

maneira essencial. Esses elementos dialogam com a necessidade de todos trabalharem em 

conjunto e se respeitarem. Os jogadores propõem dificuldades uns aos outros, e vão aprendendo 

juntos a superar esses obstáculos. A música/ ritmo, junto aos movimentos, é um dos elementos 

mais significativos da capoeira, dará o tom da roda, guiará o jogo, avisará sobre possíveis 

ameaças, dará as saudações de chegada e de partida, além de tantos outros significados que 

serão discutidos neste trabalho.  



17 
 

3 OS CANTOS 

3.1 Ladainhas 

A capoeira em si é um documento histórico; seus praticantes, através dos movimentos, 

entram na busca por uma conexão ancestral, mas, para além da corporeidade, os cantos da 

capoeira têm a função não só de orientar o jogo, mas também de colocar os participantes em 

estado de consciência coletiva, podendo tratar de uma questão do presente, do passado ou do 

futuro. Um dos tipos de canto, a ladainha, é a canção inicial entoada na roda de capoeira, onde 

todas as pessoas em volta silenciam e ouvem com a atenção voltada para cada palavra 

expressada pelo cantador, às melodias e aos sentidos dados ao texto, a fim de perceber alguma 

mensagem subposta nos versos, buscando encontrar também possíveis ambiguidades. 

O pesquisador e escritor brasileiro Waldeloir Rego (1930 - 2001), soteropolitano, 

dedicou sua vida aos estudos etnográficos do candomblé e da capoeira na Bahia. Em seu livro 

Capoeira Angola: ensaio socio-etnográfico (1968, p.47), nos traz uma fala importante sobre as 

ladainhas:  

vêm dois capoeiras, agacham-se em frente dos tocadores e escutam atentamente o 
hino da capoeira ou a ladainha como chamam outros, que é a louvação dos feitos ou 
qualidades de capoeiristas famosos ou um herói qualquer, como é o caso da cantiga 
que se segue, narrando as bravuras do repentista Manoel Riachão. 

 

Riachão tava cantando 
Na cidade de Açu 
Quando apareceu um nêgo 
Como a espece de ôrubú 
Tinha casaca de sola 
Tinha calça de couro cru 
Beiços grossos redrobado 
Da grossura de um chinelo 
Tinha o ôlho incravado 
Outro ôlho era amarelo 
Convidô Riachão 
Pra cantá o martelo 
Riachão arrespondeu 
Não canto cum nêgo desconhecido 
Ele pode sê um escravo 
Ande por aqui fugido 
Eu sô livre como um vento 
Tenho minha linguagem nobre 
Naci dentro da pobreza 
Não naci na raça pobre 
Que idade tem você 
Que conheceu meu avô 
Você tá parecendo 



18 
 

Que é mais môço do que eu... 

 

Essa ladainha é um canto tradicional aludindo a passagem da escravidão para a abolição; 

a letra narra a conversa entre uma pessoa livre e um provável ex-escravo. Contém palavras 

ofensivas, hoje consideradas de cunho racista, mas por outro lado denuncia o preconceito racial 

que já existia e que persiste mesmo entre a população mais simples. 

As ladainhas são consideradas pelos capoeiristas, ainda atualmente, como uma forma 

de oração. Segundo Mário de Andrade, em seu Dicionário musical brasileiro (1989), a 

ladainha, na tradição católica, é uma prece musicada demonstrando devoção a um santo ou 

evocando sua proteção. Já na tradição da capoeira, a ladainha para além desse lado subjetivo 

do espiritualismo, também nos fala sobre a luta física, as vezes por metáforas. Encontram-se 

nas ladainhas uma grande variedade de temas, retrata-se a resistência da diáspora africana à 

escravidão, narram-se lutas e fatos históricos do Brasil, também sátiras, prosas etc. 

A fim de ilustrar a riqueza temática das ladainhas, utilizamos o livro A capoeira Angola 

na Bahia, de Mestre Bola Sete (1989), trazendo para este texto os exemplos listados a seguir, 

listados de acordo com a categorização do próprio autor, alguns com os nomes dos seus autores 

e outros extraídos da cultura oral ou folclore: 

EXEMPLO DOS BRASILEIROS  
 
Capoeira eu aprendi 
veio do meu mundo bem distante 
o povo gosta dela e eu não esqueci 
o bom exemplo dos brasileiros para outros horizontes. 
(Me. Pastinha) 

 

Mestre Pastinha é reconhecido e muito admirado, até os dias de hoje, como sendo um 

dos primeiros mestres a institucionalizar a capoeira, a pôr em seu tempo e não negar a origem 

africana e angolana do jogo. Com sabedoria contribuiu muito e manteve a tradição dentro de 

seus princípios e fundamentos, fugindo da lógica do mercado. À época, apesar de perseguida 

pela justiça brasileira, a capoeira já estava ganhando visibilidade e respeito com as lutas nos 

rings. Passava, portanto, por uma esportivização, em que eram adicionados movimentos de 

outras artes.  



19 
 

Veja o que diz o dossiê do IPHAN, de 2014, Roda de capoeira e ofícios de mestres de 

capoeira: 

Outro evento, também fundamental para se compreender a capoeiragem baiana nessa 
época, foram as lutas no ringue do parque Odeon, nas quais participaram diversos 
capoeiristas baianos. Esse evento, em que Mestre Bimba consagrou-se campeão 
baiano de capoeira, foi alvo de estudo de Frederico José de Abreu. Nesse trabalho, o 
autor analisa e torna disponível ao grande público cerca de 80 notícias de jornal, 
publicadas entre 29 de agosto de 1935 e 20 de janeiro de 1937, em cinco periódicos 
baianos (A Tarde, Diário da Bahia, O Estado da Bahia, Diário de Notícias e O 
Imparcial). A quantidade de dados encontrados traz à tona a grande visibilidade que 
a capoeira ganha, nessa época, na imprensa. Para o autor, as lutas no ringue 
representam, simbolicamente, a divisão entre a Capoeira Angola e a Regional. Frede 
Abreu observa que, apesar de ser um evento pugilístico, por meio das súmulas das 
lutas e dos debates a seu respeito publicados na imprensa tornam-se visíveis muitos 
aspectos socioculturais da capoeira na época. Dentre eles, são revelados não apenas 
as diferentes formas de jogar capoeira, como também o novo método de ensino do 
Mestre Bimba, as visões que os capoeiras tinham da sua própria arte e os diferentes 
modos de os capoeiras se relacionarem com a sociedade e o poder público. O autor 
ainda destaca, nesse livro, episódios que possibilitam acompanhar o processo 
histórico de legitimação e legalização do ensino da capoeira atribuído a Mestre 
Bimba. 

 

LIBERDADE 
 
No Quilombo dos Palmares 
José Alves 
Um ilustre português 
Na frente da batalha 
Seu coração assim mandava 
Em favor da libertação 
Ao lado dos africanos 
Formou vários quilombos 
Revolta, agitação rei da capoeiragem 
Afastou-se da sociedade 
Por sua própria vontade em defesa de um ideal 
A liberdade 
Tantas vezes sonhada era agora realidade 
Chegou a, meta final, camarada! 
Liberdade... liberdade. 
(Me. Bola Sete) 
 
GUERRA DO PARANÁ 
 
Tava em minha casa 
Sem pensar nem imaginar 
Quando ouvi bater na porta 
Mandei minha mulher olhar 
Ela então me respondeu 
Salomão veio te buscar 
Para ajudar a vencer 
A Guerra do Paraná 
Minha mãe então falou 
Meu filho você não vá 
A batalha é perigosa 
Eles podem te matar 



20 
 

A Marinha é de guerra 
O Exército é de campanha 
Todo mundo vai à guerra 
Todo mundo é que apanha 
(Folclore) 
 
PASTINHA JÁ ESTÁ CLASSIFICADO 
 
Menino preste atenção 
no que eu vou dizer 
o que eu faço brincando você não faz nem zangado 
não seja vaidoso e despeitado 
na roda da capoeira 
Pastinha já está classificado. 
(Me. Pastinha) 

 

Outros cantos nos trazem ditados populares, expressos através da oralidade, que 

colocados nas melodias da ladainha podem orientar o praticante e o preparar para a vida. Quanto 

a isso, Nei Lopes e Luiz A. Simas, no livro Filosofias africanas (2020, p. 23), nos fala um 

pouco sobre a continuidade: “Neste sentido, a tradição, para os africanos, não é estática. Ela é 

vista como o ato de transmitir algo para que o receptor tenha condições de colocar mais um elo 

na corrente que é dinâmica e mutável”. 

NO LUGAR QUE TEM MALANDRO 
 
No lugar que tem malandro 
Vagabundo não encosta 
No lugar que tem sabido 
Eu não vou fazer aposta 
No lugar que tem piranha 
Jacaré nada de costa. 
(Folclore) 
 
NO TEMPO QUE EU TINHA DINHEIRO 
 
No tempo que eu tinha dinheiro 
Me chamavam de parente 
Hoje dinheiro acabou 
Ora me chamam de valente 
 
LÁ NO CÉU TEM TRÊS ESTRELAS 
 
Lá no céu tem três estrelas 
Todas três em carreirinha 
Uma é minha a outra é sua 
A outra vai ficar sozinha 
(Folclore) 
 
CACHORRO QUE ENGOLE OSSO 
 
Cachorro que engole osso 
N’alguma coisa se fia 



21 
 

Ou na goela o na garganta 
Ou n’alguma travessia 
(Folclore) 
 

No Dicionário musical brasileiro (1989), de Mário de Andrade, a expressão “ladainha”, 

provém do devocionário católico (reza), é o cântico de iniciação da roda ou de um jogo, em 

alguns lugares é chamada também de “canto de louvação”.  

Existem também ladainhas de protesto à fatos atuais, como a que se segue, cantada pelo 

Mestre Moreira, onde relata o rompimento da barragem de rejeitos da mineradora Vale, em 

Mariana: 

FOI TERROR EM MARIANA E BRUMADINHO  
 
Foi terror em Mariana em Brumadinho mais um horror 
Acabaram tantas vidas a ganância que matou 
Não é tragédia não, é o descaso sim senhor 
O parlamento aprovou é tanto dinheiro e lama tantas vidas se acabou 
O rio já tá morrendo no pomar não nasce flor 
No pomar não tem mais flor 
A miséria continua  
O oceano o mar levou 
Nos valha Mãe Natureza 
É o Pai criador 
Camará Maior é Deus... 
(Me. Moreira) 

 

Portanto, a partir dos cantos de ladainha percebe-se que muitas histórias atravessam o 

tempo, descrevem memórias regionais e culturais, narram fatos e trazem consigo 

conhecimentos populares, ditados populares e até a filosofia de vida que os mestres fazem 

perpetuar. 

 

3.2 Chula 

Após a ladainha é cantada a chula. É o momento de louvação a tudo ao qual o locutor 

sente gratidão: “Iê viva meu Deus, Iê viva meu Deus camará”. A chula é uma cantiga curta 

onde os demais componentes da roda respondem ao cantador que normalmente através de uma 

forma já estabelecida conduz a poética através de improviso, podendo fazer agradecimentos 

aos mestres, a Deus, à capoeira, criando assim uma apresentação da sua própria construção 



22 
 

quanto capoeirista, reverenciando mestres, identificando períodos históricos etc., e assim 

fazendo a introdução do próximo canto, o Corrido, no qual se inicia o jogo.  

A etimologia da palavra “chula” é intrigante pois, advinda de vários segmentos, torna-

se um termo utilizado para o sagrado e também para o profano. Aplicado à capoeira, o termo 

“chula” ainda hoje gera debates entre mestres e historiadores, que buscam um consenso 

definitivo sobre sua origem. Diversas teorias tentam explicar essa conexão: alguns estudiosos 

sugerem que o termo seja proveniente da diáspora africana no Brasil, podendo estar relacionada 

a cantos e danças tradicionais de determinadas regiões do continente que se adaptaram ao 

contexto da capoeira. Há também pesquisadores que afirmam a possibilidade desse termo ter 

origem portuguesa, representando danças e músicas da cultura popular europeia, como a “chula 

portuguesa”, uma dança folclórica semelhante em suas características à manifestação da 

capoeira, existindo, assim, a hipótese dessa dança haver sido adaptada e incorporada pelos 

escravizados na criação e estruturação do repertório das cantigas.  

Em resumo, existe grande complexidade na formação cultural da capoeira, pelo fato 

dela envolver elementos de origem africana, portuguesa e indígena, o que dificulta a 

identificação precisa da origem da palavra “chula”. Ainda segundo historiadores, é provável 

que o termo tenha sofrido diversas transformações ao longo do tempo, adquirindo novos 

significados e conotações no decorrer da história.  

A seguir, apresentamos alguns exemplos de chulas: 

Salve a Bahia! 
Coro: Yê, salve a Bahia, camarada 
 
Salve o Brasil! 
Coro: Yê, salve o Brasil, camarada 
 
Aluandê! 
Coro: Yê, aluandê, camarada 
 
Aluandá!  
Coro: Yê, aluandá, camarada 
 
A capoeira! 
Coro: Yê, a capoeira, camarada 
 
Galo cantou! 
Coro: Yê, galo cantou, camarada 
 
Cocorocou! 
Coro: Yê, cocorocô, camarada 
 



23 
 

Chegou a hora! 
Coro: Yê, chegou a hora, camarada 
 
Vamos s’imbora! 
Coro: Yê, vamos s’imbora,camarada 
 
É hora é hora! 
Coro: Yê, é hora é hora ,camarada 
 
Campo de mandinga! 
Coro: Yê, campo de mandinga, camarada 
 
Volta do mundo! 
Coro: Yê, volta do mundo, camarada 
 
Que o mundo deu! 
Coro: Yê, camarada que o mundo deu camaradas 
 
Que o mundo dá! 
Coro: Yê, que o mundo dá, camarada 

 

Vejamos algumas semelhanças demonstradas no Dossiê de salvaguarda de registros de 

bens culturais, do IPHAN, sobre o Samba de Roda do Recôncavo baiano (2004). No samba de 

roda do recôncavo baiano,  

existem algumas expressões de termos semelhantes aos utilizados na capoeira: Essa 
expressão musical possui inúmeras variantes, que podem ser divididas em dois tipos 
principais: o samba chula, cujo similar na região de Cachoeira chama-se “barravento”, 
e o samba corrido. No primeiro, ninguém samba enquanto os cantores principais estão 
tirando, ou gritando, a chula, nome dado à parte poética deste tipo de samba. Quando 
esta termina, só uma pessoa de cada vez samba no meio da roda, e apenas ao som dos 
instrumentos e das palmas, com destaque para o ponteado feito na viola. No samba 
corrido, o canto alterna-se rapidamente entre um ou dois solistas e a resposta coral 
dos participantes. A dança acontece simultaneamente ao canto, e várias pessoas 
podem sambar de cada vez. 

 

3.3 Corrido 

No canto que os capoeiristas chamam de “corrido”, como o próprio nome já nos orienta, 

é onde o andamento da música vai aos poucos acelerando e embalando. O “corrido” trata de 

um canto que, em sua estrutura, compreende-se como um refrão minimalista, que se repete 

intermitentemente com a resposta do coro, formando assim uma espécie de “mantra”, podendo 

levar os espectadores a uma profunda hipnose, explorando emoções através de suas letras, 

timbres, melodias e ritmos. Às vezes, ele pode ser a repetição de uma parte da ladainha e, 

também, se desenvolve entremeio às respostas emitidas coro com improvisos do cantador 

principal. 



24 
 

Tendo em vista que a capoeira nasce na luta pela ânsia de liberdade de um povo 

oprimido, é importante ter em mente que existiam conflitos entre comunidades e entre as 

chamadas “maltas”, grupos territoriais de capoeira do Rio de Janeiro compostos por ex-escravos 

e quilombolas refugiados nas fraldas das montanhas do Rio de Janeiro no tempo do império, 

período em que valentia literalmente era uma profissão. Passando pela capoeira dos 

escravizados e pela capoeira das maltas, as quais se alinhavam aos interesses senhoriais, seus 

praticantes, muitas vezes, como relatado em diversos registros de jornais de época, serviam de 

carrascos, assassinos legais legitimados pela própria Divisão Militar da Guarda Real da Coroa, 

em meados de 1830, no Rio de Janeiro. 

Além de entretenimento e distração, se usavam das rodas de rua como uma espécie de 

tribunal para acerto de contas. Sendo assim, os corridos muitas vezes trazem em sua estrutura, 

letras provocativas e metafóricas representativas das mais diversas situações. Se por um lado a 

ladainha e a chula nos traz a poesia dos cantos, em grande parte com o seu caráter devocional, 

sagrado, reverencial a fatos históricos e heroicos de um povo ou de algum ícone popular, dando 

sempre uma lição para a vida. Por outro lado, entre outras finalidades, o corrido também servia 

para reavivar rusgas do passado, provocar os outros jogadores e interlocutores da roda, ou 

alertar sobre possíveis ameaças. 

Veja o trecho do estudo sobre a musicalidade da capoeira de Maria Eduarda Lemos da 

Silva Pessoa, A musicologia da capoeira: significados e expressões (2008, p.2):  

Estamos considerando as canções da capoeira como uma prática enunciativa, 
dialógica, polissêmica e polirrítmica, oriunda, sempre de entre-lugares, negociação e 
conflito permanente, fortalecendo os contatos culturais africano, indígena e português. 
Sabemos que as relações étnicas e sociais no Brasil foram de dominação, de confronto 
e resistência, e também de interação, aliança e compromisso entre diversos setores da 
sociedade. Durante 500 anos de convivência, as formas musicais se misturaram, 
inclusive de modo polêmico, do mesmo modo que interferiram as relações culturais, 
sem que nunca se deixe de lado a questão das forças motrizes do devir estético e social. 

 

Entre algumas das maltas do Rio de Janeiro, duas das mais famosas eram os Nagoas e 

os Guaiamuns, que constantemente travavam sangrentas batalhas pouco antes da abolição da 

escravatura, em que as maltas eram apenas a ponta do iceberg de um sistema muito mais 

complexo do que os noticiários de jornais daquela época mostravam. Eis aqui um registrado 

por Plácido de Abreu (1857 - 1894) no livro Os capoeiras, de 1886, abordando especificamente 

os confrontos entre as maltas do Rio de Janeiro em meados daquele século: 



25 
 

 
OS GUAIAMUNS CANTAVAM: 
 
Terezinha de Jesus 
Abre a porta, apaga a luz 
Quero ver morrer Nagôa 
Na porta do Bom Jesus” 
 
Os Nagoas respondiam: 
 
“O castelo içou bandeira 
São Francisco repicou 
Guaiamu está reclamando 
Manoel preto já chegou 
(Abreu, 1886) 

 

Na citação abaixo (Reis apud Soares, 1998),  

Esses confrontos foram marcantes na capoeiragem carioca do século XIX. Envolviam 
rivalidades pessoais ou políticas, muitas vezes relacionadas à demarcação de 
territórios urbanos que evoluíram a partir da ocupação do solo por escravos de ganho 
ou por agrupamentos identitários e suas moradias. As maltas, pequenas e espalhadas 
pela capital da colônia na primeira metade daquele século, alcançaram, no final, uma 
organização maior e passaram a polarizar duas facções rivais. Os Nagôas eram 
possivelmente africanos ou descendentes diretos, alguns vindos da Bahia. Ocupavam 
a região conhecida como pequena África, nos arredores da Praça XI - naquele tempo, 
um dos limites urbanos da cidade. Declaravam apoio ao monarquismo representado 
pelo Partido Conservaddor e identificado com o movimento abolicionista. Já os 
Guaiamuns, eram a malta formada principalmente pelos nativos da cidade, 
identificados como mestiços. Ocupavam a região central da cidade e prestavam 
serviços aos políticos do partido liberal, identificados com os ideais republicanos.  

 

A seguir, transcrevemos alguns exemplos de corrido: 

TOMA CUIDADO GAROTO 
 
Toma cuidado garoto, toma cuidado que essa fruta tem caroço 
Coro: Toma cuidado garoto 
Cachorro que é esperto come a carne e rói o osso 
Coro: Toma cuidado garoto  
(Folclore) 
 
NAVALHA  
 
Olha a navalha aí  
Coro: Cortou! 
Olha a navalha aí 
(Folclore) 
 
CAPOEIRA  
 
Ê capoeira tu quer me matar 



26 
 

Ê capoeira joga lá que eu jogo cá  
Coro: Ê capoeira tu quer me matar 
(Folclore) 
 
CAPOEIRA MATA UM  
 
Hê… hê 
Zum zum zum 
Capoeira mata um  
No terreiro fica um  
Acabaram com a roda e mataram um 
Coro: Hê…hê  
Zum zum zum 
(Folclore) 
 
O PAU ROLOU, CAIU  
 
O pau rolou, caiu 
No meio da mata, ninguém viu 
Coro: O pau rolou, caiu. 
(Folclore) 
 
QUANDO EU BATO, QUERO VER CAIR  
 
Ô á… ô aí 
Quando eu bato quero ver cair 
Vou bater pra ver cair 
Coro: Ô á… ô aí 
(Folclore) 

 

Os corridos acima são de aviso a perigos, de exaltação da própria força; alguns deles 

utilizam figuras de linguagens, criando assim ambiguidades que nas rodas podem orientar os 

praticantes de maneira discreta, fazendo com que pessoas de fora do ritual possam não 

compreender o real significado do que está sendo expresso pelo cantador. Entre outros temas, 

os corridos também relatam fatos históricos, podem explicitar territórios e manifestar a fé do 

capoeirista: é o canto em que se recorre à Orixás ou aos santos católicos, a depender da fé do 

cantador. Um fato curioso é que, devido à repressão pela manifestação da fé das religiões de 

matriz africana, na maioria das vezes, os orixás aparecem manifestados de forma discreta e 

representados por santos católicos ou outras figuras, como o caçador, o vaqueiro, a sereia etc. 

TOMA LÁ, VAQUEIRO 
 
Toma lá vaqueiro , toma jaleco de couro 
Toma jaleco de couro, na porteira do curral 
Toma jaleco de couro, toma jaleco de couro 
Coro:Toma lá, vaqueiro. 
(Folclore) 

 



27 
 

Segundo Maria Pessoa, em seu texto A musicologia da capoeira: significados e 

expressões (2008, p.6):  

Há uma reverência ao orixá Ogum, divindade masculina iorubana, que tem o 
arquétipo de um guerreiro. Associado à luta, à conquista, é uma das figuras astrais que 
estão próximas dos seres humanos. No catolicismo correspondem a São Jorge ou 
Santo Antônio, santos tradicionais guerreiros dos mitos católicos, também lutadores, 
destemidos e cheios de iniciativa. Ogum também é conhecido como o Deus do ferro, 
a divindade que brande a espada e forja o ferro, transformando-o em instrumento de 
luta. 

 

SENHOR SÃO BENTO 
 
Senhor São Bento 
A Cobra me morde 
A maldade da cobra 
A malícia da cobra  
O bote da cobra 
O salto da cobra 
O veneno da cobra 
A cobra me morde 
A cobra mordeu 
Coro: Senhor São Bento 
(Folclore) 

 

Entre cada frase entoada pelo cantador, o coro responde “Senhor de São Bento”.  

Entre os diversos temas cantados nos corridos, existem também vários cantos de 

chegada e de despedida. Conforme Reis (2009):  

Quanto aos cantos corridos, existe quase unanimidade quanto à denominação e a 
função de animar o jogo de capoeira propriamente dito. Porém para os primeiros 
pesquisadores tudo parecerá mais confuso, não permitindo a clareza quanto aos 
modelos seguidos. Isso pode acontecer em decorrência da experiência direta, em que 
o modelo apresentado pode ser transgredido várias vezes, ou da coleta de informações 
e depoimentos, fora da situação da roda, em que , para o praticante, essa ordem 
pretendia pelos pesquisadores não  se torna tão evidente pois suas possibilidades estão 
diversas vezes ampliadas pelo improviso daqueles que dominam o ritual.  

 

QUEM VEM LÁ  
 
Quem vem lá sou eu (bis)  
Berimbau bateu, angoleiro sou eu  
Coro: Quem vem lá sou eu (bis)  
Berimbau bateu, angoleiro sou eu  
(Folclore) 
 
ADEUS… ADEUS  



28 
 

 
Adeus… adeus 
Eu vou m’bora 
E vou com Deus  
E Nossa Senhora 
Adeus… 
Coro: Boa viagem. 
(Folclore) 

 

Destacamos que “Iê!”, interjeição breve para finalização e encerramento dos cânticos, 

dos jogos e da roda de capoeira. Abaixo, finalizamos com uma citação do mestre Pastinha. 

O que eu gosto de lembrar sempre é que a capoeira apareceu no Brasil como luta 
contra a escravidão. Nas Músicas que ficaram até hoje se percebe isso. Entenda quem 
quiser, está tudo aí nesses versos que a gente guardou daqueles tempos. 



29 
 

4 AS CHAMADAS NA CAPOEIRA ANGOLA 

Primeiramente é necessário explicar o que é “chamada” no jogo de capoeira. Como o 

próprio nome já diz, é uma forma de atrair ou convocar. No jogo, tem um momento em que os 

dois camaradas, frente a frente de mãos espalmadas um com o outro, caminham para trás e para 

frente, fazendo o passo a dois no intuito do jogo, seja ele a dança, seja em um momento para 

descansar ou acalmar os ânimos aflorados em meio a um jogo mais tenso. É o momento do 

passo à dois, em que a sagacidade e a “mandinga” (arte da enganação) também são artifícios da 

luta. Para além dessa parte física, a capoeira tem várias outras “chamadas”, que são toques, 

gestos e cantos de pedido de licença e de atração das energias no campo mais sutil da vida, 

como uma forma de conexão com a natureza.  

A roda se inicia com o berimbau “gunga” tocando a corda solta realmente como se fosse 

um sino chamando a atenção de todos à volta, inicia-se o toque de Angola. O berimbau “médio” 

junto ao gunga faz uma chamada de corda solta e começa o toque de “São Bento Pequeno” 

enquanto o berimbau “violinha” inicia também a chamada e o toque de “São Bento Grande”. O 

cantador no momento da roda faz uma outra chamada com a voz, produzindo um longo 

“Iêêêêê”, iniciando em seguida a “ladainha”, os capoeiristas em volta silenciam e prestam toda 

a atenção a o que o mestre ou o cantador vai recitar. 

Após a ladainha, inicia-se a chula, e, em resposta, o coro faz a sua chamada com um 

forte e vibrante “Iê viva meu Deus camará”. No canto corrido, o jogo se inicia com algum 

movimento de beleza estética, como a “Queda de rins”, uma base em que o capoeirista equilibra 

o corpo com seu cotovelo nos rins e as mãos no chão, dando início ao jogo. 



30 
 

Figura 4 - Queda de rins 

 
Fonte: acervo do autor. 

 

Pronto, todos atentos aos movimentos desenhados por aqueles corpos ali na roda, o jogo 

se transforma em luta com o recurso da dança e segue sob a cadência comandada pelo gunga. 



31 
 

5 OS INSTRUMENTOS NA BATERIA DA CAPOEIRA ANGOLA 

Os instrumentos variam muito de grupo para grupo, de região para região, mas uma das 

baterias mais utilizadas hoje no mundo da capoeira Angola é formada por oito instrumentos, 

sendo eles: três berimbaus (gunga, médio, viola) dois pandeiros, reco-reco, agogô e atabaque. 

Há relatos de roda de capoeira em que se utilizam tambores, xequerê, ganzá e até viola de dez 

cordas, entre outros. Importante frisar que se trata de uma tradição oral e que se desenvolveu 

no cotidiano das ruas, então sempre esteve exposta às mais variadas formas de influências. Na 

capoeira regional, aquela criada pelo mestre Bimba, usava-se apenas um berimbau (médio) e 

dois pandeiros acompanhados das palmas. Mestre Bola Sete, em seu livro A capoeira Angola 

na Bahia (1989), relata:  

[...] igualmente aos movimentos da capoeira, há divergências quanto a certos toques 
e seus nomes de origem, que diferem de uma escola para outra. Entretanto, Mestre 
Bola Sete afirma que “os toques básicos são em número de sete, facilmente 
identificáveis...” Os demais teriam sido criados por alguns mestres, utilizando-se de 
variações e repiques dos sete toques fundamentais, que são: Angola, São Bento, Santa 
Maria, Amazonas, Idalina, Banguela e Iúna.   



32 
 

6 MÉTODO BÁSICO DE ENSINO DE BERIMBAU 

Para ilustrar de forma objetiva o método básico de ensino de berimbau, utilizaremos 

uma linguagem onomatopaica simples, acessível, e autodescritiva dos sons do berimbau, 

desenvolvida pelo próprio Mestre Bola Sete com a intenção de desmistificar os toques do 

instrumento e facilitar o entendimento e o aprendizado, sendo eles: 

⇨ Tich: é o som “arranhado/ chiado” quando é tocado acima da pedra/ moeda, e encostada 

sem pressão na corda do berimbau. 

⇨ Tom: é quando o tocador repercute o instrumento com a corda livre, sem o auxílio da 

pedra/ moeda. 

⇨ Tim: é o som do berimbau com a corda pressionada pela pedra ou moeda. 

 

6.1 Toque de Angola 

O toque de Angola, (também chamado de “Angola pequena” ou “Angolinha”) é o 

principal toque da capoeira e é estritamente executado pelo berimbau gunga (grave). Ele é 

utilizado para o acompanhamento dos cânticos, das ladainhas ou dos corridos, o seu jogo tem 

um caráter mais lento calculado e rasteiro, prezando pelo que se chama de “jogo de dentro”, em 

que os capoeiristas adentram nos golpes, não se afastando do seu camarada, tomando o espaço 

do outro jogador e, assim, evitando que ele fique muito à vontade e possa desenvolver o 

movimento por impulso, forçando-o a ser mais meticuloso em seus gestos e movimentos.  

Nesse jogo, é preciso muita malícia para não sofrer as quedas e os golpes que sempre 

são objetivos, os jogadores nunca devem ficar displicentes e desatentos, porque cada segundo 

nessa situação pode ser decisivo ou até fatal. Nesse jogo, como a própria ladainha já diz, “nunca 

dou meu golpe em vão”. O objetivo dos jogadores é proporcionar dificuldades uns aos outros e 

disputar o espaço da roda, obrigando a outra pessoa a sair do lugar e se movimentar, pois assim 

vão aprendendo as leituras corporais, as defesas, os ataques e os contra-ataques.  

É preciso se policiar quanto a tudo que está acontecendo a sua volta, manter os ouvidos 

bem abertos para os cantos e os toques dos berimbaus, porque através deles as mensagens e as 

dicas dos mestres podem conduzir o processo de maneira mais assertiva. Quem está de fora têm 

uma visão completamente diferente de quem está dentro da roda. No momento que a cadência 



33 
 

do ritmo de Angola está mais embalada, o toque se transforma em “Angola Dobrada”, 

adicionando uma batida a mais no berimbau.  

Toque de Angola (batidas) 

Duas em cima                     tich… tich 

Uma embaixo                      tom 

Uma ou duas em cima        tim(tim) 

 

6.2 São Bento - Grande/Pequeno 

O São Bento também é utilizado para acompanhar os cânticos e os corridos na roda de 

capoeira Angola. Nesse toque, existem algumas variações, o São Bento pequeno é executado 

pelo berimbau médio, e o ritmo de São Bento grande (com um toque a mais) é tocado pelo 

berimbau viola ou o violinha. Observa-se que, apesar de haver uma base estipulada para cada 

instrumento, o berimbau viola é livre para transitar por todos os demais toques da capoeira, 

enquanto o médio só sola em resposta às viradas do Gunga. 

Como já foi tratado neste texto, o mestre Bimba reformulou vários aspectos da capoeira 

tradicional, inclusive os toques. Na capoeira regional também existe a variação denominada 

São Bento de Bimba (grande ou pequeno). Mantendo a busca pelos toques tradicionais da 

capoeira Angola, as transformações trazidas por ele e por outros mestres não serão o foco deste 

trabalho. 

Toque de São Bento (batidas) 

Três em cima                          tich… tich… tim 

Uma ou duas embaixo            tom (tom) 

 

6.3 Santa Maria 



34 
 

O toque Santa Maria é um toque utilizado em apresentações, cujo jogo é bastante 

técnico, no qual os jogadores demonstram toda a sua habilidade. Utiliza-se também para uma 

brincadeira chamada “apanha laranja”, em que os jogadores nas rodas de rua passavam um 

chapéu recolhendo dinheiro e depois o colocavam em uma trouxinha feita com um lenço que 

era posto no meio da roda. Os dois jogadores em disputa tinham que pegar o dinheiro com a 

boca e aquele que conseguisse pegar primeiro poderia ficar com a quantia que tivesse no lenço. 

Esse era um jogo de bastante habilidade, porque para pegar o lenço era preciso utilizar de muita 

astúcia. 

Toque de Santa Maria (batidas) 

Duas em cima                  tich… tich 

Uma embaixo                   tom 

Uma em cima                   tim 

Uma embaixo                   tom  

 

6.4 Amazonas 

O toque de amazonas é utilizado para que os jogadores desenvolvam um jogo 

estritamente fechado, em que os capoeiristas ficam sempre próximos uns dos outros. Neste tipo 

de toque, predomina a malícia e se sobressai aquele jogador que tiver a flexibilidade necessária 

para se sair de situações arriscadas e de curto espaço. 

Toque de Amazonas (batidas) 

Duas em cima                  tich… tich 

Duas embaixo                  tom… tom 

Uma em cima                   tim 

 

6.5 Idalina 



35 
 

No toque de Idalina, os jogadores praticam um jogo mais aberto e espaçoso, com 

movimentos soltos e fluidos, sem parar os golpes, aprimorando a força e o objetivo de seus 

ataques.  

Toque de Idalina (batidas) 

Quatro em cima               tich… tich… tim… tich 

Uma embaixo                  tom 

 

6.6 Benguela 

Benguela é um toque primitivo que já está praticamente extinto. Era muito utilizado 

para treinamentos do “jogo de faca”, onde os jogadores tinham de se livrar de ataques à mão 

armada, com punhais, bastões etc. Nos primórdios da capoeiragem, quando ela ainda não havia 

sido institucionalizada e os jogos eram desenvolvidos nas ruas, os capoeiras estavam sujeitos 

aos mais variados tipos de intervenções, então muitas vezes portavam navalhas, facas ou 

porretes que, no momento necessário, poderiam aparecer nas suas lutas com rivais, em que 

também se enfrentava os “valentões”. Há relatos de que alguns capoeiristas usavam navalhas 

nas pontas dos sapatos; assim, na indumentária dos capoeiristas muitas vezes, usava-se no 

pescoço um lenço de seda e, se possível, toda a roupa desse mesmo material, porque, segundo 

os antigos, a navalha não consegue cortar a seda tão facilmente, deslizando por este tecido. Para 

ilustrar a utilização de arma branca nas rodas de capoeira, veja o exemplo relatado pelo mestre 

Pastinha, com toda a sua simplicidade, sobre o uso do berimbau em seu disco Capoeira Angola, 

Mestre Pastinha e Sua Academia, na faixa dois, B-A-Bá do berimbau:  

Berimbau é pau, é música é instrumento musical, também é instrumento ofensivo que 
ele na ocasião de alegria é um instrumento nós usamos como instrumento, e na hora 
da dor ele deixa de ser instrumento pra ser uma foice de mão. depois na faixa 3 - Eu 
vou ler meu ABC - ele complementa dizendo: Eu vou contar, no meu tempo eu usava 
também uma foicesinha do tamanho de uma chave, a foice vinha com um corte e um 
anel pra encaixar no cabo, mas eu como era muito bondoso era muito amoroso né, pra 
aqueles que quisessem me ofender, eu então mandava abrir outro corte nas costas, se 
eu pudesse mandava abrir outro mais não é, mas não podia eu mandava abrir outro 
corte, ficava dois cortes. E na hora eu desmontava o berimbau e encaixava a foice e 
aí eu ia manejar não é? Porque o capoeirista tanto ginga como pula, rodopia e como 
também ele sangra e como defende-se também, o capoeirista tem a mentalidade pra 
tudo. E quanto mais o capoeirista calmo, melhor para o capoeirista. 

 



36 
 

Toque de Benguela (batidas) 

Três em cima                   tich… tich… tim 

Uma embaixo                  tom 

uma em cima                   tim 

 

6.7 Yuna/Iuna 

O iuna ou yuna é um toque bastante utilizado ainda hoje para cerimônias, como 

reverência à mestres ou datas importantes. Este toque também pode ter um caráter solene usado 

para prestar homenagens às pessoas que já se foram. O iuna é executado sem o 

acompanhamento dos cânticos, é um ritmo para fins ritualísticos, e o seu jogo requer muita 

perfeição nos movimentos e uma exímia coordenação, que só é adquirida através da experiência 

dos anos de prática. Este toque só pode ser jogado por mestres e contramestres. 

Toque de Iuna/Yuna (batidas) 

Duas em cima                   tich… tich 

Três embaixo                    tom…tom… tom 

 

Ainda sobre os toques, nas palavras do mestre Bola Sete:  

Temos, ainda, o toque de Apanha laranja no chão Tico-Tico, que era muito utilizado 
nas festas de Santa Bárbara, na Baixa dos Sapateiros, onde dois capoeiristas vadiam 
tentando apanhar com a boca um lenço branco que era jogado no meio da roda; o 
toque de Barravento, que é apropriado para o desenvolvimento do jogo em ritmo 
acelerado; o toque de Cavalaria, que antigamente servia para avisar os capoeiristas da 
presença da Cavalaria da Guarda Nacional; o toque de Samba de Angola que é usado 
quando se dança o samba-de-roda ou samba-duro; o toque de Aviso, em desuso, que, 
segundo dizem os capoeiristas mais antigos, servia para avisar os escravos da presença 
do feitor ou capitão-do-mato, e o toque de Signo-Salomão, utilizado para denunciar a 
presença de estranhos na roda de capoeira, além dos toques de Sete de Ouro, Samango, 
Muzenza Dandara, Ave-Maria, Ijexá, Jeje-Ketu, Estandarte e outros.  

 



37 
 

Para exemplificar a utilização de notação musical em pautas no registro dos toques de 

berimbau, observe os registros propostos por Kay Shaffer, em seu livro Monografias 

Folclóricas 2: o berimbau de barriga e seus toques (1977): 

 

 

 



38 
 

 

 



39 
 

 

 

 



40 
 

 
  



41 
 

7 CONCLUSÃO 

Não se pode esquecer do berimbau. Berimbau 
é o primitivo mestre. Ensina pelo som. Dá 
vibração e ginga ao corpo da gente. O conjunto 
de percussão com o berimbau não é arranjo 
moderno, não, é coisa dos princípios. Bom 
capoeirista, além de jogar, deve saber tocar 
berimbau e cantar. 

 
(Mestre Pastinha) 

 

Após pesquisas e interpretações, conclui-se que a capoeira, mais do que uma arte 

marcial, é um símbolo de resistência, cultura e identidade brasileira. Nascida nos tempos da 

escravidão, ela se reivetou ao longo dos céculos, tendo que se adaptar às diferentes 

mentalidades, e que apesar de tantas mudanças, ela não perdeu a suas raízes africanas e se 

tornou um patrimônio imaterial da humanidade. Neste epílogo, constata-se que a capoeira é 

uma arte marcial que transcende a luta, incorporando música, dança e história, também carrega 

consigo os fundamentos do ritual, embalados pelos ritmos do berimbau, tem seus momentos 

muito bem pré estabelecidos, simplesmente pela configuração do toque. O berimbau conta as 

histórias de resistência, ele ecoa a ancestralidade, os seus cantos são uma ferramenta de protesto 

contra a opressão, mas também são documentos que atravessaram o tempo, em sua grande 

maioria, eles chegaram até os tempos atuais por meio da oralidade.  

A capoeira é uma mãe que criou aqui no Brasil várias pessoas escravizadas da diáspora 

africana, ajudando, consolando, e educando um povo que oprimidos e sem perspectiva de vida, 

sofriam em seus banzos. Conclui-se que é na roda onde se encontram o passado, o presente e o 

futuro, é dentro dela onde se encontra o mundo, nas rodas pelo Brasil adentro pode se ver de 

tudo, nela se encontra todos os tipos de ser humano, é uma escola, que a cada aula, seus alunos 

carregam consigo os aprendizados de outrora, ela é como um mosaico da alma brasileira. A sua 

ginga desafia a gravidade, seus movimentos fazem o capoeirista enxergar as adversidades de 

diferentes ângulos, possibilitando que ele crie a sua estratégia de defesa e de ataque. O negro, 

aqui no Brasil, quando se refugiava nos quilombos e capoeiras, havendo a necessidade de lutar, 

sabe-se que não estavam em pé de igualdade, por estarem subnutridos e não terem as armas, 

cavalos e cachorros dos soldados da coroa, eles tiveram que desenvolver uma luta que não 

precisasse medir força com seu oponente, alguns dos seus golpes são fatais.  



42 
 

Portanto, podemos concluir que a capoeira além de ser um documento histórico, 

tombada como patrimônio imaterial da humanidade, é uma manifestação política que contribui 

para a formação da cultura brasileira e está de portas abertas para a nossa diversidade 

etnocultural. 

  



43 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ABREU, Plácido Antônio. Os capoeiras. Rio de Janeiro, 1886. 

ANDRADE, Mário de. Dicionário musical brasileiro. São Paulo: IEB-USP, 1989. 
Disponível em: repositório.usp.br. Acesso em: 11 mar. 2025. 

BEAUREPAIRE, Henrique de Beaurepaire Rohan Aragão. A capoeira escrita II. 

IPHAN, Instituto de Patrimônio Histórico e Nacional. Dossiê de Salvaguarda de Registros 
de bens culturais: roda de capoeira e ofícios de mestres de capoeira. Brasil: 2014. 

IPHAN, Instituto de Patrimônio Histórico e Nacional. Dossiê de Salvaguarda de Registros 
de bens culturais: - samba de roda do Recôncavo Baiano. Brasil: 2004. 

IPHAN, Instituto de Patrimônio Histórico e Nacional. Inventário para registro e 
salvaguarda da Capoeira como patrimônio cultural. Brasil: 2007. 

LOPES, Nei Lopes; SIMAS, Luiz Antonio. Filosofias Africanas. Rio de Janeiro: Ed. 
Civilização Brasileira, 2020. 

PESSOA, Maria Eduarda Lemos da Silva. A musicologia da Capoeira: significados e 
expressões. Bahia: UFBA, 2007. 

REGO, Waldeloir. Capoeira Angola: ensaio sócio-etnográfico. Bahia: Salvador, 1968. 

REIS, Luis Abreu. Cantos de Capoeira, fonogramas e etnografias no diálogo da tradição. 
Rio de Janeiro: PUC, 2009. 

SETE, José Luiz Oliveira Cruz. A capoeira Angola na Bahia. Rio de Janeiro: Ed. 
Pallas,1989. 

SHAFFER, Kay. Monografias folclóricas 2: o berimbau de barriga e seus toques. 1977. 

SOARES, Carlos Eugênio Líbano. A capoeira escrava e outras tradições rebeldes no Rio 
de Janeiro (1808 - 1850). São Paulo: Ed. UNICAMP, 2002. 

VIEIRA, Luis Renato. O jogo da capoeira. Rio de Janeiro: SPRINT, 1998. 

 

REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS 

Mestre Bimba: A capoeira iluminada. lumen produções, co-produzido por Fernando de 
Attayde e Publytape, 2005. 01h 17min. Disponível em : 
https://www.youtube.com/watch?v=lhvgw908pn4&t=1000s. Acesso em 11 mar. 2025 

Mestre Moreira: Foi terror em Mariana e Brumadinho. 09 de maio de 2020, 00:57 
Disponível em: https://www.youtube.com/@oxemulekao.https: Acessado em 11 mar. 2025 



44 
 

Mestre Pastinha e sua academia - Capoeira Angola. Label Philips, 1969. no canal desde 21 
de set 2015. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=iOuxaIr1uN4. Acessado em 
11 mar. 2025 


	ef3d296e47c57703b4a96f914bf9980415114024df62a3e34a1fe8e40f3fd9f5.pdf
	OS CANTOS E TOQUES DA CAPOEIRA ANGOLA
	OS CANTOS E TOQUES DA CAPOEIRA ANGOLA (1)

	c4df6f26bf32a418ab2ecdf9fb86339980c17ec973a02eb34ba073cbf6f7c19c.pdf
	2dc2806f26e43eed4000976eb783e540b6a82ba033b8defb8c448311ae5e38b7.pdf


