
UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO 
INSTITUTO DE FILOSOFIA, ARTES E CULTURA 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 
 
 
 
 
 

NATHÃ FELIPE BENTO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAIXA MASCULINIDADE: amplificar tamanho, ajustar volume, estabilizar 
conteúdo 

Análise do estágio na escola Marília de Dirceu, Ouro Preto - MG 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

OURO PRETO - MG 

2023 



 

 
 

Nathã Felipe Bento 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAIXA MASCULINIDADE: amplificar tamanho, ajustar volume, estabilizar 
conteúdo 

 Análise do estágio na escola Marília de Dirceu, Ouro Preto - MG 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao curso 
de Artes Cênicas da Universidade Federal de Ouro 
Preto como requisito parcial para a obtenção do 
diploma de Licenciado em Artes Cênicas. 

 
 

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Eduardo Rocco de Gasperi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

OURO PRETO – MG  

2023 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO

REITORIA
INSTITUTO DE FILOSOFIA ARTES E CULTURA

COORDENACAO DO CURSO DE LICENCIATURA EM
ARTES CENICAS

FOLHA DE APROVAÇÃO

 

 

Nathã Felipe Bento

 

CAIXA MASCULINIDADE: amplificar tamanho, ajustar volume, estabilizar conteúdo:

observações do estágio na escola Marília de Dirceu, Ouro Preto - MG

 

 

 

Artigo apresentado ao Curso de Licenciatura em Artes Cênicas da Universidade Federal
de Ouro Preto como requisito parcial para obtenção do título de Licenciado em Artes Cênicas

 

 

 

Aprovada em 28 de março de 2023

 

 

 

Membros da banca

 

 

[Doutor] - Marcelo Eduardo Rocco de Gasperi - Orientador (UFOP)
[Doutora] - Elvina Maria Caetano Pereira- (UFOP)

[Mestra] - Tamira Mantovani Gomes Barbosa - (Pesquisadora Externa)
 
 
 
 
 
 

Marcelo Eduardo Rocco de Gasperi, orientador do trabalho, aprovou a versão final e autorizou seu depósito na Biblioteca Digital de Trabalhos de
Conclusão de Curso da UFOP em 30 de maio de 2023

 
 

Documento assinado eletronicamente por Marcelo Eduardo Rocco de Gasperi, COORDENADOR(A) DE CURSO DE LICENCIATURA
EM ARTES CÊNICAS, em 04/05/2023, às 14:30, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº
8.539, de 8 de outubro de 2015.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0 , informando o código verificador 0519428 e o código CRC E285A175.

Referência: Caso responda este documento, indicar expressamente o Processo nº 23109.005773/2023-74 SEI nº 0519428

R. Diogo de Vasconcelos, 122, - Bairro Pilar Ouro Preto/MG, CEP 35402-163
Telefone: (31)3559-1730   - www.ufop.br

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 

RESUMO 

O artigo analisa parte da minha experiência docente na Escola Estadual Marília de Dirceu, em 
Ouro Preto (MG). Para isso, são investigadas algumas noções acerca de masculinidade na 
sociedade contemporânea, tendo como recorte algumas questões do campo de fragilidades e 
toxicidades masculinas. Tal escolha se deve à minha percepção sobre a problemática do 
machismo na escola atual, na forma de uma microescala social. Nesse caminho, o artigo tem 
como objetivo analisar grupos de macho, bem como o pacto da masculinidade, tendo como 
consequência o silenciamento dos afetos. Nesta medida, recorro às autoras Guacira Louro 
Lopes (2010), Judith Butler (2003) e ao autor Paul Preciado (2015) para discutir a relação 
entre os termos supracitados e a comunidade escolar. Como contribuição no campo das artes, 
investigo as minhas ações na escola a partir do livro Coolkit: Jogos para a não-violência e 
igualdade de gênero (ROJÃO, 2011), na busca de um estreitamento entre teoria e prática. 
Logo, este artigo pretende contribuir para a discussão acerca de diferentes formas de 
masculinidades e seus desdobramentos na escola, tendo como eixo norteador as frestas que o 
ensino de artes pode causar.  
 
PALAVRAS-CHAVE: igualdade de gênero; masculinidade; não-violência de gênero;  pacto 

da masculinidade; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 
   

 



 

  ABSTRACT 

The article analyzes part of my teaching experience at the Escola Estadual Marília de Dirceu, 
in Ouro Preto - MG. For this, the text investigates some notions about masculinity in 
contemporary society, having as a cut some concepts about male fragilities and toxicities. This 
choice is due to my perception of the problem of machismo/chauvinism in today's school, in 
the form of a social microscale. In this way, the article aims to analyze male groups, as well as 
the pact of masculinity, resulting in the silencing of affections. To this extent, I turn to the 
authors Guacira Louro Lopes (2010), Judith Butler (2003) and the author Paul Preciado 
(2015) to discuss the relationship between the aforementioned concepts and the school 
community. As a contribution in the field of arts, I investigate my actions in school from the 
book Coolkit: Jogos para a não-violência e igualdade de gênero (ROJÃO, 2011), in the search 
for a narrowing between theory and practice. Therefore, this article intends to contribute to 
the discussion about different forms of masculinities and their consequences in school, having 
as a guiding axis the cracks that the teaching of arts can cause.  
 
KEY-WORDS: gender equality; gender non-violence; masculinity;  pact of masculinity; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 
   

 



 

RESUMEN 

El artículo analiza parte de mi experiencia docente en la Escola Estadual Marília de Dirceu, 
en Ouro Preto (MG). Para ello, el texto investiga algunas nociones sobre la masculinidad en la 
sociedad contemporánea, tomando como corte algunos conceptos sobre fragilidades y 
toxicidades masculinas. Tal elección se debe a mi percepción sobre la problemática del 
machismo en la escuela actual, en la forma de una micro-escala social. En este camino, el 
artículo pretende analizar los grupos machistas, así como el pacto de masculinidad, teniendo 
como consecuencia el silenciamiento de los afectos. En esta medida, recurro a los autores 
Guacira Louro Lopes (2010), Judith Butler (2003) y el autor Paul Preciado (2015) para 
discutir la relación entre los conceptos antes mencionados y la comunidad escolar. Como 
contribución al campo de las artes, investigo mis acciones en la escuela a partir del libro 
Coolkit: Jogos para a não-violência e igualdade de gênero (ROJÃO, 2011), en busca de una 
relación más estrecha entre la teoría y la práctica. Por lo tanto, este artículo pretende 
contribuir a la discusión sobre las diferentes formas de masculinidades y sus desdoblamientos 
en la escuela, teniendo como eje orientador las brechas que la educación artística puede 
provocar. 
 
PALABRAS CLAVE: igualdad de género; no violencia de género; masculinidad; pacto de 
masculinidad; 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6 
   

 



 

AJUSTANDO O VOLUME: Play no estudo de caso 

A produção acadêmica foi algo que me preocupou durante a minha graduação, 

sobretudo no que concerne à minha forma de escrita, aos termos utilizados e às regras a serem 

seguidas. Formas que eu realizei e realizo para me enquadrar, mas sinto, por vezes, que não é 

meu espaço. Ou seja, identifico a escrita académica como não sendo o meu espaço, algo que 

tive grande trabalho a aprender. Tenho uma queda pelas crônicas, autobiografias, poesias, 

dramaturgias, roteiros etc. Não tomo forma e, em outras formas, não me conformo. Ainda que 

não haja como não se afetar pelo meio e, se há de produzir algo com palavras e regras 

acadêmicas: encaixo-me, me encaixoto. Sou e estou dentro da academia. Neste aspecto, aqui 

se faz a minha melhor tentativa – até agora - de um texto acadêmico.  

Enquadramento e moldura são limitações possíveis para a metáfora que trago para este 

artigo, mas nada poderia caber tão bem quanto a noção de caixa. Caixa é uma palavra, um 

substantivo feminino e é um objeto que nos permite guardar e transportar. Também é uma 

palavra utilizada para falar sobre gênero, a caixa masculina, por exemplo. Caixas metafóricas 

que se materializam em ações de sujeitos para demarcar limites, aqueles que, em sequência 

nascem e, por regra, necessitam estar dentro dessa mesma caixa. Tais delimitações existirão 

em muitos recortes, em atravessamentos do sujeito e seus retalhos sociais, estruturais, 

sistêmicos, culturais, etc. Porém, precisamos trazer as regras permanentes ao foco, ao 

formato, às estruturas e componentes desta caixa.  

A caixa “masculinidade” reduz o volume de enquadramento. Esta caixa, em muitos 

momentos, não me pertence, e nos poucos que sobram, sou desviado. A sociedade, dentro dos 

seus recortes de classe, recortes étnicos, de gênero, sexuais, geográficos, econômicos, 

delimitam as normas e objetivos da caixa: o que é e para que serve? Mídia, Estado, religião, 

família, sociedade e trabalho são entidades fragmentos dessa sociedade - que dão formato ao 

“modo de ser”, que estou chamando de caixas, mais especificamente, caixa masculinidade - 

fazendo a manutenção desta norma, desta forma. Manutenção da masculinidade. Neste 

aspecto, minha melhor tentativa de repensar e me encaixar no que é também masculino.  

 

 

 

 

7 
   

 



 

 

 

 

Proponho pensarmos (a caixa masculinidade) como uma caixa de som1 , uma metáfora 

a mais dentro desta caixa, analisando a possibilidade de regular os graves e os agudos, 

estabilizando o volume adequado e outras funções possíveis, a fim de obter a melhor 

qualidade sonora da caixa, podendo agradar a quem é alterado por suas ondas e vibrações. 

Este artigo investiga as reverberações sonoras que são parte da experiência em sala de aula na 

escola estadual Marília de Dirceu, precisamente no ano de 2022, cuja vivência a partir de uma 

ideia de masculinidade exacerbada provocou situações de desconforto.  

Sem o intuito de dispor regras ou formas de ser, essa reflexão advém das vontades do 

escritor, para que possamos, com ações, conversar melhor sobre fatores prejudiciais à 

sociedade referentes à toxicidade na masculinidade e, quem sabe, dar ignição a uma conversa 

tão necessária, estimuladora. Penso que lerei este relato algumas vezes, procurando 

melhorá-lo em minha mente, mesmo após não poder mais alterá-lo. No ato de lapidar, 

equalizo quem fui com meus novos conhecimentos, novas expectativas. Essa é minha 

principal ideia, equalizar a essência que constrói o sujeito com as novas perspectivas de 

sujeito. Equalizar as possibilidades positivas de ser do gênero masculino.  

 

RECORTES ​

SONOPLASTIAS E SONORIDADES:  

Da compulsividade - o grave  

O eixo principal que trago como problemática para iniciar esta reflexão é o pressupor 

que é, porque assim é a regra, ou seja, simplificando, a pré-existência de um senso comum 

que aparece no tecido social, a partir de nossas palavras, de nossas ações. Uma sociedade que 

delimita um simples e, ao mesmo tempo, notório bebê como um protótipo de sujeito adulto 

heterossexual, o vir a ser um sujeito que corresponda à normativa sexo-biologia-gênero, 

criando uma espécie de dívida social, uma dívida que será “paga” quando o protótipo descrito 

vir a gerar mais sucessores. Logo, cria-se uma espécie de looping social, em que a 

1 Utilizo de termos sobre uma caixa sonora. Metáfora para analisar a masculinidade e em como esta pode emitir 
mais sons e menos ruídos. 

8 
   

 



 

engrenagem da heteronormatividade se retroalimenta. Com isso, inicia-se uma encenação 

social para que este mesmo sujeito se comporte, se comprometa, se case e reproduza, gerando 

filhos, mantendo, assim, a ordem social.  

Neste caminho, trago a noção de heterossexualidade compulsória (RICH, 2010) como 

o termo que determina uma experiência em vida, em um arranjo com a heterossexualidade, 

um casamento que nunca será desfeito, uma convicção no meio social, que está desde a 

descoberta do sexo na barriga da mãe até a morte do sujeito (ou até o post mortem, 

considerando os escritos nos túmulos, tais como “ele foi um bom pai”, “um bom sujeito”, “um 

cidadão de bem” etc.). Sei que muitas pessoas da comunidade LGBTQIAP+ já ouviram em 

algum momento de suas vidas que “está tudo bem ser quem você é, mas precisa primeiro 

experimentar, para saber do que não gosta”. Normalmente, o convite é feito ao sujeito para 

desvelar o gênero oposto, em total acordo prévio com a cisgeneridade2 , mas um acordo 

assinado antes do sujeito nascer. O sujeito, então, se sujeita. A pessoa segue a compulsividade 

da norma.  

Adentrando melhor no tema, trago o conceito heterossexualidade compulsória algo 

cunhado pela autora Adrienne Rich3 , nos anos 80. Porém, me atento ao que, mais para frente, 

Judith Butler (2003) irá escrever sobre o termo. Por sua vez, Butler é filósofa e teórica de 

gênero. Heterossexualidade compulsória é um conceito utilizado para descrever a pressão 

social que sujeitos experimentam para se identificar como heterossexuais, independentemente 

de sua orientação sexual. A heterossexualidade é vista como a norma socialmente aceita e, 

portanto, as pessoas que se identificam como heterossexuais são, frequentemente, 

consideradas "normais" ou estão no "padrão". Adestram-se pessoas, fazendo com que as 

pessoas se sintam sujeitadas a se identificar como heterossexuais, mesmo que não sintam 

atração romântica ou sexual por pessoas do sexo oposto.  

A heterossexualidade compulsória leva à negação ou repressão da orientação sexual 

das pessoas, causando estresse emocional, psicológico e físico. Sendo particularmente difícil 

para as pessoas que são marginalizadas ou discriminadas por causa de sua orientação sexual, 

3 Adrienne Rich foi uma escritora, poeta e feminista americana que nascida em 1929 e faleceu em 2012. Ela é 
conhecida por sua poesia, ensaios e ativismo político que defendiam os direitos das mulheres e da comunidade 
LGBTQ+. Em seu ensaio Heterossexualidade Compulsória e Existência Lésbica, Rich argumenta que a 
heterossexualidade não é uma escolha livre, mas sim uma norma social imposta às pessoas. Ela defende que a 
heterossexualidade é considerada compulsória porque é vista como a única opção sexual aceitável e encorajada 
pela sociedade, enquanto outras formas de orientação sexual são marginalizadas e oprimidas. Rich discute como 
essa heteronormatividade afeta mulheres em particular, já que muitas vezes são ensinadas a se submeter a 
homens e a reprimir seus próprios desejos sexuais e emocionais em nome da conformidade social. 

2 Pessoa que performa o sexo designado no nascimento. 

9 
   

 



 

incluindo aqueles que se identificam como lésbicas, gays, bissexuais (orientações sexuais) e 

também transgêneros(gênero), se encaixar neste local. É um ruído, uma forma de pressão 

social que pode afetar a identidade sexual e a saúde mental das pessoas que se sentem 

obrigadas a se identificar como heterossexuais, mesmo que isso não corresponda à sua 

verdadeira orientação sexual ou gênero, ação da heterossexualidade compulsória é analisar o 

sujeito como apenas um possibilidade de equalização: sexo-gênero-orientação se implicam, 

estão interligados, a heterocisnormatividade. 

Dentre as principais contribuições de Butler, trago ainda o conceito de 

performatividade de gênero. Ela sugere que o gênero não é uma característica fixa, inata, 

imutável e muito menos, biologizante, mas sim, uma performance que é aprendida e repetida 

por meio da socialização, das relações e das normas. Então, a sexualidade não é estanque, mas 

uma relação construída a partir de valores sociais, culturais, étnicos, econômicos, sociais, etc. 

As normas de gênero são internalizadas e expressas por meio de comportamentos, gestos, 

roupas, linguagem e outras formas de expressão. Não se trata de uma identidade pré-existente 

que é revelada, mas sim de uma identidade que é construída e reforçada por meio da 

performance de determinados papéis de gênero. Essa performance pode variar com o contexto 

social, cultural e histórico em que os sujeitos se encontram. Por exemplo, em algumas 

culturas, os papéis de gênero são mais rígidamente definidos e prescritos que em sociedades 

plurais. No entanto, em grande parte das culturas, as normas de gênero são apreendidas e 

reproduzidas através de práticas performativas. A performatividade de gênero também pode 

ser vista como uma forma de resistência ou subversão às normas de gênero dominantes, ou 

seja, esses modelos restritivos da heterocisnormatividade.  

Butler (2003) nos diz ainda que: “Essa heterossexualidade presumida, age no interior 

do discurso para transmitir uma ameaça: você-será-hetero-ou-não-será-nada. Mulheres, 

lésbicas e gays não podem assumir a posição de sujeito falante no interior do sistema 

linguístico da heterossexualidade compulsória.” (BUTLER, 2003. p.168). Com isso, há uma 

tentativa de poucas opções fora da regra compulsória da heterossexualidade. Adiciono a essa 

citação também a ideia de pessoas trans4 que não assumem posição de sujeito falante, 

presumindo que toda pessoa cisgênero é o primeiro o sujeito a se pronunciar, ou seja, ela que 

deve carregar o enunciado, seja qual for: “Eles falam por si e também falam pelos “outros” (e 

sobre os outros); apresentam como padrão sua própria estética, sua ética ou sua ciência e 

4 Pessoas transgêneras são pessoas que se reconhecem e performam o gênero diferente ao sexo designado ao 
nascimento. 

10 
   

 



 

arrogam-se o direito de representar (pela negação ou pela subordinação) as manifestações dos 

demais grupos.” (LOPES, 2010, p.16). Nesta lógica, pode-se dizer que muitos sujeitos 

heteronormativos impõem e sufocam a realidade com suas experiências individuais, dadas 

como exemplos a serem seguidos  

Nesta direção, a heterossexualidade compulsória se conecta à incapacidade de 

respeitar, de aceitar e de compreender outras formas de vida como caminhos possíveis de 

inter-relação social. Dessa forma, outras performatividades que não seguem a regra, se 

transformam em corpos desviantes: 

O ‘velho sonho da simetria’, como chamou-o Irigaray, é aqui pressuposto, reificado 
e racionalizado, seja como paradigma naturalista que estabelece uma continuidade 
causal entre sexo, gênero e desejo, seja como um paradigma expressivo autêntico, no 
qual se diz que um eu verdadeiro é simultânea ou sucessivamente revelado no sexo, 
no gênero e no desejo. Esse esboço um tanto tosco nos dá uma indicação para 
compreendermos as razões políticas da visão do gênero como substância. A 
instituição de uma heterossexualidade compulsória e naturalizada exige e regula o 
gênero como uma relação binária em que o termo masculino diferencia-se do termo 
feminino, realizando-se essa diferenciação por meio das práticas do desejo 
heterossexual. O ato de diferenciar os dois momentos oposicionais da estrutura 
binária resulta numa consolidação de cada um de seus termos, da coerência interna 
respectiva do sexo, do gênero e do desejo. (BUTLER, 2003, p.45) 

Logo, a manutenção da heterossexualidade compulsória visualiza sexo, gênero e 

desejo como unilaterais, ou seja, o sexo é designado no nascimento, deve ser performado no 

que se refere ao sexo designado e desejado, seguindo-se, também, desejante como o oposto ao 

seu sexo designado. Então, devem-se emitir sons, ou melhor, ruídos que ditam e ordenam a 

sexualidade e gênero do outro, essa é a problemática. Desta parte me abstenho de metáfora, 

pois o ciclo de violência pode acabar em morte: não apenas a morte do corpo, mas a morte do 

eu.  

Com isso, pode-se afirmar que a compulsividade descrita reforça o estereótipo do que 

vem a ser O homem, com trejeitos de homem, com roupas de homem, com corpos de homem. 

Logo, homens cisgêneros se protegem, se revezam no poder, lutam por maiores poderes 

aquisitivos, mas, ao mesmo tempo, se restringem, se limitam no campo da afetividade, nas 

demonstrações de carinho, nas formas tolhidas de representação familiar. Em contraposição a 

isso, Preciado (2003) afirma que gênero é uma performance que pode atingir novas nuances, 

novos caminhos, outras sonoridades, outras formas de construção social:  

Gênero é algo que fazemos, não algo que somos – algo que fazemos juntos. Uma 
relação entre nós, não uma essência. O gênero pode ser usado como uma máquina, 
com uma única diferença: em relação ao gênero, você (corpo e alma) é o usuário e a 
máquina ao mesmo tempo. Gênero não é uma máquina que você possui. Pelo 
contrário, é uma máquina viva que você incorpora sem possui-la. Gênero não é uma 

11 
   

 



 

questão de propriedade individual. (PRECIADO, 2015, p.04) 
Desse modo, não há caminho para o respeito sem respeitar a existência de outrem. 

Pessoas vistas em sua performatividade sonora, em suas vibrações, em suas ondas precisam 

ser consideradas, escutadas, compreendidas em suas existências. Então, não se trata de 

acreditar em uma identidade pré-existente, que é mantida a toda prova, mas sim, buscar 

compreender identidades construídas que subvertem os papéis histórico-sociais de gênero. 

Essa performance pode variar com os contextos social, cultural e histórico, em que os 

sujeitos se encontram. Então, a performatividade de gênero também pode ser vista como uma 

forma de resistência e de subversão às normas de gênero hegemônicas, cujos modelos 

restritivos, advêm da heterossexualidade compulsória. Quando as pessoas desafiam ou 

subvertem as expectativas de gênero, elas estão questionando a rigidez das normas e criando 

novas possibilidades de expressão de gênero. Porém, a performatividade de gênero gera 

reações aos reativos, tais como, a exclusão, a discriminação de pessoas que não se encaixam 

nas normas de gênero. Por isso, é importante reconhecermos a construção social da identidade 

de gênero e trabalharmos para criar espaços inclusivos e respeitosos para todas as expressões 

de gênero, sendo a escola um possível espaço de expressão.  

 

DA TOXICIDADE - O AGUDO 

O termo tóxico vem sendo popularizado nas últimas décadas por colocar as relações 

problemáticas em foco, como também, por possibilitar se discutir o ciclo de violência, 

buscando saber suas origens e desdobramentos. Este termo tem se popularizado nas redes 

sociais, se bifurcando em outros termos, tais como, a masculinidade tóxica. Desse modo, a 

masculinidade tóxica:  

[...] passou a ser utilizada para nomear, com tom crítico, o conjunto de 
comportamentos associados à suposta crença da superioridade masculina, a qual é 
acompanhada de uma agressividade insidiosa, que alcança osos próprios homens e 
as pessoas com quem estes se relacionam.  Pode-se  relacionar  a utilização do termo 
à ideia de envenenamento das relações sociais, e do próprio sujeito que performa 
essa imagem viril, exigida para se encaixar no padrão masculino. (MESQUITA, 
2021, p. 02).  

Partindo da ideia de que os comportamentos sociais são mutáveis e também 

ensináveis, pode se ensinar como se ter um comportamento violento ou como poder 

demonstrar afeto. A masculinidade tóxica pode ser delimitada por valores tradicionais 

referentes à agressividade, brutalidade, força, obrigatoriedade da reprodução, comportamentos 

adequados ao que se entende popularmente como “macho”. E por “macho”, devemos 

12 
   

 



 

entender uma pessoa que pode ser agressiva, por exemplo, a qualquer momento, e o seu ciclo 

social entenderá, já que está “tudo bem, pois ele é homem”, propagando uma ideia 

naturalizada de violência:  

Além disso, esse modelo de masculinidade acaba por apresentar o iminente risco de 
resultar em comportamentos violentos contra mulheres e pessoas LGBT+, o que 
consiste em um grande problema social enfrentado no Brasil. Tendo isto em mente, 
pode-se perceber que os homens correspondem aos sujeitos que mais cometem 
suicídios, ao mesmo tempo em que são os que mais praticam violência no ambiente 
doméstico e crimes relacionados à LGBTfobia. Nota-se, dessa forma, a presença de 
uma perturbação real que atinge essa esfera do masculino. (MESQUITA, 2021, p. 
02). 

 Para além, o tratamento rígido com os próprios sentimentos, ao não se demonstrar 

sinais de fraqueza “menino não chora/homem não chora”, a falta de detalhamentos de afeto 

ligado a esses sentimentos anteriores, como se impor emocionalmente sem agressividade, etc., 

enfim, os homens cisgêneros que demonstram sentimentos são vistos como corpos desviantes. 

Neste espectro, vemos comportamentos contraditórios: a hipersexualidade sem controle, 

borrando fronteiras entre o público e privado, além do alto consumo de pornografia, do limite 

seguro entre o próprio corpo e o corpo do outro, no caso, o assédio constante às mulheres.  Ou 

seja, estamos falando do não-afeto, do não-toque, do não-carinho e dos sentimentos que 

supostamente devem ser evitados em público:  

A ideologia patriarcal nos leva a crer que há uma norma universal que determina o 
feminino e o masculino como categorias excludentes, isto é, grosso modo, que 
meninos gostam de carro e são agressivos, enquanto meninas gostam de bonecas e 
são dóceis. Quem não reproduz a norma de performance de gênero própria a seu 
sexo é visto como um anormal. (CASTRO, 2018, p. 76)  

Neste caminho, a diferença entre toque de homens cisgêneros e contatos de outros 

sujeitos mais carinhosos se mostra pela manutenção do status quo, pela continuidade de um 

ruído: a homofobia.  Logo, pode-se dizer que “apenas um veadinho encostaria em outro 

homem”, porque não há outra razão, convicção ou regra para que isso ocorresse. Assim sendo, 

a masculinidade é constantemente solicitada em nossa cultura e, sobretudo, em nossos afetos 

públicos.  

Nesse ínterim, ouço um aluno – jovem homem cisgênero - me dizendo: “tá me 

estranhando, professor?”, assim que eu relato em aula sobre afetos, abraços e beijos no rosto, 

entre outras formas de cumprimento, entendendo a postura que estes alunos tem em relação ao 

toque, sentimento e articulação social. Guacira Lopes (2010) diz: “A homofobia funciona 

como mais um importante obstáculo à expressão de intimidade entre homens. É preciso ser 

cauteloso e manter a camaradagem dentro de seus limites, empregando apenas gestos e 

comportamentos autorizados para o “macho” (LOPES, 2010, p.28). É, também, na escola que 

13 
   

 



 

os jovens “machos” se encontram com outros jovens “machos”. Parte da performance do 

gênero desses grupos é tirar sarro, caçoar, zoar. E eles tiram sarro de outro jovem sujeito, 

cujo corpo não corresponde à masculinidade esperada. Então, tirar sarro, torna-se uma 

atividade recreativa, um requisito de superioridade da heteronormatividade frente aos 

homossexuais. Chamo esse jogo de homofobia recreativa, algo que explicarei ao decorrer do 

texto, mas que segue a linha de “Racismo Recreativo” (2019)  proposta por Adilson Moreira. 

Comportamentos como os descritos acima podem vistos na contemporaneidade como 

procedimentos antiquados, desprezíveis e que infringem a lei, mas que são constantemente 

reproduzidos em grande escala, na manutenção do patriarcado, do machismo e da toxicidade 

masculina. Desse modo, a masculinidade tóxica reside dentro e fora do ambiente escolar. A 

homofobia recreativa transforma também um sujeito efeminado em um personagem cômico, 

núcleo de uma ideia que torna o outro algo eternamente risível ao bel prazer de um grupo 

masculino. Algo repetido na escola, nas ruas, nas produções audiovisuais, nos programas de 

TV, nos espetáculos de besteirol etc.  

Nesse sentido, a questão da masculinidade tóxica tem ganhado visibilidade nos 

últimos anos, referindo-se ao comportamento prejudicial que inclui comportamentos relativos 

à agressão, à dominação e à falta de emoção/sentimento. No caso dos ambientes escolares, a 

masculinidade tóxica pode se manifestar de várias maneiras, caminhando desde ofensas 

verbais até à violência física.  

Pode-se dizer que a origem exata do termo masculinidade tóxica é difícil de 

determinar, como ocorre frequentemente no caso de termos populares. No entanto, as 

primeiras discussões sobre o tema remontam aos anos 90, com o surgimento da teoria do 

gênero e do movimento feminista de terceira onda. Louro (1997) diz sobre as mudanças: 

“Admitindo que as palavras têm história, ou melhor, que elas fazem história, o conceito de 

gênero que pretendo enfatizar está ligado diretamente à história do movimento feminista 

contemporâneo.” (LOURO, 1997. p.14). Algo que nos leva ao próximo item.  

 

 

DA EDUCAÇÃO - O MÉDIO 

A Base Nacional do Currículo Comum (BNCC) alinha o ensino de todo o Brasil para 

que os educadores da nação possam ter um direcionamento no ensino. Existem componentes 

curriculares para o ensino fundamental na disciplina de Artes, os quais possibilitam que 

trabalhemos questões de gênero – e problemáticas acerca da masculinidade - possibilitando 

14 
   

 



 

abrir um diálogo em sala sobre as múltiplas noções de masculinidade.  

Em contrapartida, o ensino de Artes encontra problemas dentro do currículo comum. 

Vale ressaltar que um profissional da educação na região de Ouro Preto (MG) tem apenas 

cinquenta minutos de aula e apenas uma aula por semana. O tempo reduzido, a pouca 

possibilidade de encontros, propiciam diálogos espaçados, acabando por delimitar a 

possibilidade artística do professor que, também, não pode contar com a infraestrutura escolar. 

Sabendo que esse não é o foco, a sensibilidade artística promove também a interpretação de 

textos, imagens, vídeos, séries, filmes, livros, espetáculos, shows e etc. algo tão essencial para 

a atualidade. Ainda, trago um adendo sobre o assunto: no Ensino Médio temos uma base 

curricular que adiciona artes dentro de Linguagens e suas tecnologias, algo que faz muito 

sentido se a educação de Artes não sofresse com o sucateamento. Escolas, como as que eu 

estudei no ensino médio, retiram o tempo de Artes dando preferências a outras matérias. 

Desse modo, caminho para o assunto da educação que me interessa. A educação cria a 

potência da informação. Podemos divulgar conhecimento e construir pensamento crítico - 

pensamento crítico é uma das bases do currículo comum de artes, ponto inicial para que 

possamos pensar sobre a masculinidade de maneira crítica e recorrente, analisando e padrões 

que podem ser renovados como metáfora de equalizados. Equalizar os comportamentos 

possibilita vivências melhores, destacando as discussões acerca da cisgêneridade masculina 

que tende a agir pela compulsividade da heteronormatividade que impõe ao sujeito cisgênero 

masculino, a força, a brutalidade. Impõe-se, também, que o sujeito seja protetor e provedor ao 

longo de sua vida.  

A partir dessa problemática, durante a graduação, tive contato com Cool Kit: Jogos 

para a não-violência e para a igualdade de gênero (2017), proporcionado por um professor 

de Jogos Teatrais I5. Jogos que me demonstraram a possibilidade de reverter algumas 

situações de opressão através da arte e do ensino, me sentindo contemplado pela primeira vez 

na academia. A proposta do livro de jogos é uma possível alternativa de contribuição para o 

tema em questão, frente à masculinidade tóxica no ambiente escolar:  

O CoolKit - Jogos para a não-violência e para a igualdade de gênero tem como 
objetivo combater a violência doméstica por meio da reeducação de agressores, da 
conscientização dos membros de um grupo e da formação de pessoas de 
organizações públicas e privadas, para que possam discutir e refletir sobre a 
temática. O CoolKit refere-se a uma proposta lúdico-pedagógica, baseada em 
atividades e jogos tradicionais, como o cara ou coroa, por exemplo, e de caráter 
cooperativo, de modo a permitir que ocorram discussões referente a gênero e como 

5 Professor Dr. Marcelo Rocco (DEART/UFOP) 

15 
   

 



 

trabalhar na gestão de conflitos que constantemente ocorrem acerca da temática 
entre jovens e adolescentes. Estas estratégias apresentam-se como vantajosas para 
utilização pedagógica no processo de formação do indivíduo, contribuindo para uma 
aprendizagem colaborativa e na formação de competências, as quais possam 
ultrapassar àquelas físicas e intelectuais, favorecendo, também as competências 
sociais. (Schwartz et al, 2017, p. 498) 

Nessa relação, busco uma educação de qualidade, tanto quanto busco a equivalência e 

prioridade da arte na vida das pessoas, mas acima das pessoas, os estudantes. São os sujeitos 

que podem criar um novo vínculo com a arte e levar isso para o resto de suas vidas. O teatro 

torna-se um grande potencializador de relações porque viabiliza diversas ferramentas para a 

comunicação. O teatro como ferramenta de expressão e inteligência emocional: o teatro pode 

fornecer um espaço seguro e de apoio para os sujeitos explorarem e expressarem suas 

emoções, pode ajudar a desafiar as normas masculinas que desencorajam a vulnerabilidade e a 

inteligência emocional. 

O exercício do Coolkit, chamado Teatro Debate6 é um modelo para usar o teatro como 

desafiar e transformar a parte tóxica comportamental, bem como outras formas de opressão e 

injustiça. Ao envolver os alunos em atividades interativas e empáticas que estimulam o 

pensamento crítico e a exploração de formas alternativas de ser, encoraja-os sujeitos a ver o 

mundo da perspectiva dos outros. Desse modo, estimula comportamentos e a considerar o 

impacto de suas ações sobre os outros, comportamentos mais compassivos e respeitosos, que 

podem ser um poderoso contra-ataque à masculinidade tóxica, por sua ênfase na empatia e na 

importância de ouvir e compreender as experiências e perspectivas do/s outro/os.  

Outro forte jogo que utilizo é A história de vida da Joana e do João7, uma proposta 

que faz repensar os gêneros e também como eles são construídos socialmente. Os próprios 

estudantes, durante a proposta, se interpelam sobre achar errado algo que eles dizem sobre as 

histórias de vida ou da Joana ou do João. Trabalhando a mesma ideia de gênero ser construído 

socialmente, uns dos jogos mais utilizados e mais divertidos desta coletânea é o Extraterrestre 

: consiste em que um Extraterrestre chegou ao nosso planeta (é o/a próprio professor/a) e cabe 

aos estudantes, divididos em dois grupos, explicar o que seria cada gênero e eles “quebram a 

cabeça” e transformam o pensamento quando em contato com outros pensamentos.   

 

7 Os participantes são divididos em grupos e cada grupo vai inventar a história de vida, considerando as etapas da 
vida (nascer, criança, jovem, jovem-adulto, adulto, idoso). Um grupo cria a vida da Joana e o outro do João. 

6 Se divide os participantes em grupos, cada grupo deve criar uma cena em que alguém desempenha o papel de 
opressor/a e o alguém o de oprimido/a, sendo o opressor/a à vencer o diálogo da cena. O/a mediador/a fará o 
papel de abrir debate entre palco e plateia, no diálogo se resolverá como seria uma melhor solução para a cena, 
não opressiva.  

16 
   

 



 

UMA CONVERSA - EQUALIZANDO 

A partida para a análise abaixo, veio de um acontecimento durante o meu estágio na 

escola. Uma situação de desconforto acerca de uma masculinidade exacerbada que parte de 

um aluno cisgênero ao se referir a outro aluno, apontando-o como uma espécie de desviante 

da norma, ao tirar sarro dele chamando-o de “veadinho” no meio da aula. O aluno 

corresponde como desviante por ter sua orientação sexual homossexual. Logo, a 

masculinidade precisa pontuar a diferença, até torná-la piada, ou melhor, uma espécie de 

alívio cômico do dia. A recorrência desta situação, isto é, a repetição, a torna uma ação 

corriqueira, vulgar, batida - assim como o termo veado, dado de forma pejorativa, reiterado 

como uma recreação, numa relação entre quem ofende e quem é ofendido e, ainda, quem é 

conivente, ao rir ou se silenciar.  

AMPLIFICAR TAMANHO 

A homofobia recreativa é uma forma de discriminação que ocorre em ambientes 

variados, de lazer, de educação, de trabalho, etc. Essa forma de discriminação envolve piadas, 

comentários ou comportamentos que ridicularizam ou menosprezam. Essa forma de 

homofobia pode ser vista como recreativa porque muitas vezes as pessoas que a praticam 

acreditam que estão apenas brincando ou fazendo uma piada meramente inocente, sem 

perceberem o impacto negativo que seus comportamentos podem ter nas pessoas que são 

alvo. As piadas e os comentários homofóbicos recreativos reforçam estereótipos negativos 

sobre pessoas e as retratam de forma desrespeitosa e desumanizante. Isso pode levar a um 

clima de hostilidade e exclusão, afetando a saúde mental e o bem-estar das pessoas. A 

homofobia recreativa também pode ser vista como uma forma de violência simbólica, pois 

contribui para a manutenção de uma cultura que desvaloriza e marginaliza as pessoas 

LGBTQIA+, ou seja, pensando na ampliação do termo, podemos falar em LGBTfobia 

recreativa. É importante combater essa forma de discriminação, educando as pessoas sobre o 

impacto das palavras e de comportamentos, criando espaços seguros e inclusivos para todas as 

pessoas, independentemente de sua orientação sexual ou identidade de gênero.  

Existe um pacto da masculinidade de proteção e de manutenção de certas 

performatividades de gênero. Se um aluno, normalmente homem cisgênero, tocar um pouco a 

mais em um colega o linguajar é sempre o mesmo: “sai pra lá, veado!”, “ê veado!”. E essa 

palavra, usada como insulto, está na boca de muitos e é complexo e embaraçoso explicar a 

situação que ela exprime. O poder está na palavra e na boca de quem fala, assim como sua 

17 
   

 



 

banalização. Nós vemos a ressignificação das palavras e sabemos que a comunidade 

LGBTQIA+ não lida com essa palavra da mesma forma, mas é importante entender o 

contexto, como ser usada como insulto diminui também existências. A recorrência disso 

valida a homofobia e faz dela um hábito.  

Pude ver, também, na escola estadual Marília de Dirceu (Ouro Preto – MG), uma outra 

situação vivenciada no estágio observação: um aluno, homem, cisgênero e branco, comandou 

a situação, indicando aos colegas sobre o que fazer. Todos, em sequência, tiraram sarro de um 

aluno do sétimo ano, assumidamente homossexual, algo que também reverbera e aparece em 

seus trejeitos. Aquele outro aluno, que comandou a situação, foi o mesmo aluno que, em uma 

saída de aula, me interpelou: “você é gay!” 

Então, quando impomos a sexualidade de uma pessoa, estamos trabalhando sobre uma 

relação de poder. A problemática aqui é a linha tênue entre afirmar e ofender, numa lógica de 

superioridade e de inferioridade. Ou seja, quando o aluno afirmou que eu era gay, sem eu ter 

solicitado, ele quis se impor e me constranger a partir da leitura que ele fez sobre mim, sobre 

o meu corpo. Sua leitura estava impregnada de um discurso tóxico e homofóbico que destituía 

a minha importância na condição de sujeito no mundo, para o enquadramento de uma imagem 

que não correspondia às suas noções heteronormativas de uma pessoa estar no mundo. Com 

isso, a afirmação “você é gay!”, parecia desvelar um segredo, um crime, como se ele 

compartilhasse tal crime comigo. Ou seja, “você é gay!” poderia ser substituído por “você 

cometeu um crime e eu descobri!”. O aluno necessitava verbalizar esta frase para reafirmar o 

seu local de macho, sabendo que eu não fazia parte desta caixa, sabendo que há algo em mim 

que difere da norma, reproduzindo, assim, o machismo cotidiano. O poder está na palavra, 

também. Dispor no ambiente a palavra “veado” determina que ali não são permitidos 

comportamentos de “veado, apenas comportamentos que “dentro da norma”, ou seja, “veado” 

ali não pode, ou “viado ou des-viado”. 

 

AJUSTAR VOLUME 

Introduzo o assunto abaixo, pois considero uma luta necessária às professoras e aos 

professores de Artes. Letícia Issene8 conseguiu sua sala de Artes, na E.E. Marília de Dirceu, 

espaço com mesas grandes para grupos de trabalho, exposição dos trabalhos dos alunos e 

8 Letícia é professora na escola estadual Marília de Dirceu e também é formada na Universidade Federal de Ouro 
Preto, Artes Cênicas - Licenciatura. 

18 
   

 



 

espaço para exibição audiovisual. Uma conquista que Letícia Issene, professora supervisora 

do estágio, transformou em realidade, dentro da escola para a disciplina de Artes, onde os 

estudantes ficam em outra configuração de sala, vendo uns aos outros sob outra perspectiva, 

podendo trabalhar juntos, em um mesmo projeto comum. Isso proporcionou maior facilidade 

para as minhas aulas e a reprodução dos meus dispositivos. 

Para enunciar meus dispositivos, retorno ao meu primeiro semestre de faculdade, em 

que foi apresentado o livro Coolkit: Jogos para a não-violência e igualdade de gênero (2011). 

Momento em que descobri que o teatro também poderia ajudar as pessoas com essas questões, 

algo que faria parte da minha trajetória como arte-educador. Durante o percurso, não analisei 

que poderia estar no meu trabalho de conclusão de curso, mas me deparei com a experiência 

anteriormente descrita, acerca da situação imposta sobre a masculinidade tóxica na escola e, 

com isso, já sabia ao que recorrer. 

 O Coolkit9 seria um ótimo dispositivo para rememorar. Comecei a revisitar o livro e, 

principalmente, selecionar os jogos que me interessavam trabalhar e descobri alguns jogos 

que me instigaram a levar tal temática, os já mencionados “A história de vida de Joana e de 

João, o Extraterrestre e Teatro Debate”. definirei de forma mais adequada os jogos, bem como 

as suas propostas mais à frente. A prática na escola estadual Marília de Dirceu teve como 

recursos o audiovisual, o teatro, o debate, as práticas de lousa e também a mediação da 

professora Letícia Issene.   

Além disso, transitando por assuntos referentes à masculinidade: O silêncio dos 

homens (2019)10, um documentário produzido por Ian Leite e Luiza de Castro, que compila a 

histórias de homens e suas relações com masculinidades, bem como, a tal performance 

agressiva entre eles. A história narra o cotidiano de jovens alunos cisgêneros que tiveram a 

oportunidade de fazer parte de um grupo de homens na escola, sob a perspectiva dos 

profissionais da educação, de estudantes do assunto gênero e da delegada de uma delegacia da 

mulher, o filme aborda cenas da vida de homens gays, homens trans, homens cisgêneros que 

tiveram relacionamentos tóxicos, entre outros assuntos e pontos de vistas sobre a 

masculinidade, tais como, o silêncio do entendimento dos homens, ou seja, a ideia dos 

homens que "sofrem em silêncio”. O filme é feito no formato de entrevistas com esses 

profissionais, mas também, a filmagem adentra nos espaços de grupos de homens que se 

10 A produção audiovisual foi o documentário “O silêncio dos homens", uma iniciativa do Papo de Homem, de 
Ian Leite e Luiza de Castro (2019). 

9 Coolkit: Jogos para a não-violência e igualdade de gênero (2011). 

19 
   

 



 

reúnem para falar sobre suas masculinidades, suas histórias e o que aprenderam nas escolas 

acerca de tal assunto. A obra mostra, ainda, algumas facetas da masculinidade, em suas 

diferentes discussões. Sendo assim, O silêncio dos homens (2019) também fez parte dos meus 

dispositivos em sala de aula.   

O Extraterrestre, exercício proposto por um mediador, funciona da seguinte forma: o/a 

professor/a se transfigura em uma personagem extraterrestre e não entende os hábitos e 

palavras próprias da Terra. Assim, o extraterrestre precisa de ajuda das/dos alunas/os para 

entender algumas palavras, como, por exemplo, as palavras homem e mulher. O jogo começa 

com os estudantes explicando, de forma livre, o que é ser homem e o que é ser mulher. Nessas 

aulas, utilizei a lousa para escrever as palavras e frases que os estudantes disseram - como 

mostram as fotos abaixo - demonstrando, também, as palavras variadas de acordo com as 

vivências de cada sala. Os estudantes trouxeram respostas a partir de vivências pessoais, 

Alguns, evidentemente, reproduziram as ideias acerca da heterossexualidade compulsória. 

Porém, outros trouxeram respostas mais plurais quanto à masculinidade. 

 

Figura 01. Extraterrestre. 2023. Arquivo pessoal. 

 As respostas foram diversas. Para explicar o que é ser mulher, os usaram diversos 

adjetivos, tais como: fofoqueira, emocionada, pessoas que menstruam, etc. Para a palavra 

homem apareceram muitas características, tais como, barba, cabelo curto, ombros largos, mas 

também, apareceram expressões como “pessoa do gênero masculino”, uma perspectiva de 

masculinidade plural pois considera homem toda pessoa que se identifica com o gênero 

masculino.  

20 
   

 



 

Em uma sala específica do sexto ano, o debate girou em torno de algumas palavras: 

mulher: gera vida, menstruação. Questionei, então, sobre pessoas trans, já que algumas 

palavras retiravam mulheres e homens trans do quesito homem e mulher. “Será que o 

extraterrestre entenderia que apenas pessoas que menstruam ou geram vida são vistas como 

mulher?” “E a uma mulher trans, ele – o extraterrestre - também entenderia como mulher?”, 

já a palavra homem, acabou englobando “pessoa do gênero masculino”, A palavra futebol 

apareceu apenas para a relação com homens. Um aluno menciona “todo homem gosta de 

futebol, pelo menos a maioria”. Então, abri ao debate “quem se identifica com o gênero 

masculino, gosta de futebol?” parte da sala levantou a mão, inclusive esse aluno: “quem é do 

gênero masculino e não gosta de futebol?” permaneci com a mão levantada e para minha 

surpresa vi, pela primeira vez, que a maioria da sala não se importava com futebol. 

 

Figura 02. Extraterrestre. 2023. Arquivo pessoal. 

Para melhor visualização do trabalho acima, as palavras para homem foram: engrossar 

a voz, muito forte, barba, espinha, cabelo curto, casos de calvície, bagunceiro, arrumar a 

casa, órgãos genitais diferentes, mais marrento, machista, posturado, mija na tampa do vaso. 

As palavras para mulher: expectativa de algo vai acontecer, 2 horas no banho, 24 horas se 

arrumando, mandona, cabelo grande, muito cheirosa, jeito de andar, só as mulheres, podem 

engravidar, estilosas, arruma casa, se acha muito, mais amor, mais lindas, chatas, 

organizadas. Também constam as palavras: Oprimido e Opressor e, ainda, um desenho de 

minha tentativa de ensinar a diferença entre gênero, sexualidade e sexo. As palavras me 

deram recursos parecidos a serem trabalhados com eles: a transfobia, a heterossexualidade 

21 
   

 



 

compulsória que conta apenas úteros-mulheres, mulher cisgênero que engravida. Também as 

características do cabelo, pêlos corporais. Confesso que me impressionei com a divisão do 

trabalho doméstico que apareceu em ambos os lados. Estudantes que discutiram bem sobre os 

posicionamentos do quadro e em como identificaram rapidamente palavras que fazem sentido 

a ambos, ou não faz sentido algum. O diálogo caminhou para a palavra machista e, então, eu 

recorri à explicação de oprimido e opressor e como isso afeta relações. E também, o desenho 

que arrisquei explicar pela primeira vez em sala de aula, fez a diferença entre gênero, 

sexualidade e sexo.  

Este exercício que acabo de relatar compactua com a aplicabilidade e com a 

imaginação em sala de aula. Os estudantes de sexto ano participaram da proposta, 

potencializando a energia do jogo. A primeira experiência que relato acerca da sala de sexto 

ano sobre mulher é: gerar vida e menstruar; e homem é: gostar de futebol, foram visões 

repensadas na mesma conversa, reperformando o pensamento dos alunos e alunas durante 

todo o debate. Percebi que os estudantes passaram a identificar as mulheres trans na condição 

de mulheres, absorvendo e compreendendo a discussão. Guacira Lopes (1997) irá dizer sobre 

esse senso comum que habita os pensamentos binários:  

Numa outra posição, estarão aqueles/as que justificam as desigualdades sociais entre 
homens e mulheres, remetendo-as, geralmente, às características biológicas. O 
argumento de que homens e mulheres são biologicamente distintos e que a relação 
entre ambos decorre dessa distinção, que é complementar e na qual cada um deve 
desempenhar um papel determinado secularmente, acaba por ter o caráter argumento 
final, irrecorrível. Seja no âmbito do senso comum, seja revestido por uma linguagem 
“científica”, a distinção biológica, ou melhor, a distinção sexual, serve para 
compreender - e justificar - a desigualdade social. (LOURO, 1997, p.4-5).  

Neste caminho, o sexo designado ao nascer está comprometido com os moldes da 

compulsividade da heterossexualidade, utilizando também a cisgeneridade como manutenção 

desse pensamento excludente. Os moldes que entendem a diferença entre penetrante e 

penetrado, outra binariedade, coloca o penetrado como gênero inferior ao penetrante, 

assimilando assim mulheres cisgêneras, mulheres trans, travestis, homossexuais como seres 

passivos inferiores à genitália-falo-penetrante. Isso amplia o pacto da masculinidade, 

justificando ainda mais a superioridade. Voltando ao jogo acima – Extraterrestre – permite o 

diálogo sobre essas questões, propiciando o entendimento sobre a naturalização construída 

historicamente sobre o que é ser homem e o que é ser mulher.  

Já para relatar o senso comum referente à palavra futebol, utilizo de Lopes (2010):  

Para um garoto (mais do que para uma garota), torna–se um adulto bem-sucedido 

implica vencer, ser o melhor ou, pelo menos, ser “muito bom” em alguma área. O 

22 
   

 



 

caminho mais óbvio, para muitos, é o esporte (no caso brasileiro, o futebol), 

usualmente também agregado como um interesse masculino ‘obrigatório’. (LOPES, 

2010, p.23).  

Dada a experiência que relato, consegui exemplificar em sala que o senso comum não 

se mantém fixo, inato, mas pode ser desconstruído, a fim de se reconstruir novos pensamentos 

ou, ao menos, novas provocações.  

A segunda experiência que relato ainda sobre o jogo Extraterrestre é referente à sala 

do sétimo ano, onde foi também foi necessário explicar essa relação e diferença entre sexo, 

gênero e desejo/sexualidade. Fiz um desenho para me aproximar melhor do que gostaria de 

explicar, onde separei em sexualidade, identidade de gênero e sexo biológico. Alguns 

estudantes me ajudaram a explicar à turma essas diferenças, pois muitos convivem e 

conhecem pessoas trans. Até um jovem aluno cisgênero relatou que seu primo é um homem 

trans. Analiso, assim, o quanto o jogo é efetivo, principalmente pela troca de ideias que ele 

propõe.  

O segundo jogo que utilizei foi “A história de vida de Joana e de João”. A atividade 

do jogo consiste em que se conte a história de vida, com detalhes sobre infância, adolescência, 

e vida adulta de Joana e de João. Os participantes podem descrever histórias de vida, desejos, 

trabalhos, sonhos, família, enfim, tudo que desejarem, enriquecendo a história de vida de cada 

personagem. O livro indica que o exercício seja  dividido em grupos, utilizando a lousa como 

registro destas histórias, para criar um comparativo posterior de histórias. Aqui necessito 

exibir duas fotos do quadro, referentes às histórias distintas de João e de Joana, 

respectivamente.  

​

23 
   

 



 

Figura 03. João. Arquivo pessoal.2023.  

 

Figura 04. Joana. Arquivo pessoal. 2023. 

As histórias foram diferentes e na hora do comparativo e do debate, pudemos 

conversar sobre as recorrências dessas vidas. Ao analisar a história acima, vemos que Joana 

sofreu mais que João, passando por alguns traumas. Porém Joana nasceu rica, enquanto João 

enriqueceu na vida com o trabalho. Os ruídos de heterossexualidade compulsória dentro 

dessas histórias apareciam nas vidas heterossexuais e cisgêneras: Joana perdeu os pais, mudou 

para a França com a tia, conheceu Rodrigo, um diretor de cinema, foi traída e saiu da França. 

Já João não foi bem nos seus estudos. Ele tinha o sonho: ser pedreiro, algo que realizou. João 

também abriu uma loja de açaí, casou-se com Deyse e tiveram gêmeos, mudando para um 

bairro nobre.  

Essa dinâmica colocou os estudantes para pensar e realizar a comparação das duas 

histórias, sendo elas: João não era tranquilo com os estudos, já Joana era aplicada nos estudos, 

falava inglês e aparentemente francês, mas teve uma vida conturbada com muitos 

acontecimentos. Joana foi traída e sua história termina depois disso. João teve um “final feliz” 

de casamento e teve gêmeos. As histórias foram construídas de tal modo que Joana continuou 

representando a relação biologia-sexo-vagina, gênero feminino, sexualidade heterossexual e 

se casou com Rodrigo, tendo um filho. Enquanto isso, João tratou de representar a 

biologia-sexo-pênis, gênero masculino, sexualidade heterossexual, e se casou com Deyse, 

com quem também teve filhos, os gêmeos. Então, o caminho nascer, crescer, trabalhar, casar e 

ter filhos, repete-se, mesmo que com diferentes entraves, a norma, a heterossexualidade 

compulsória. 

24 
   

 



 

O Teatro Debate aconteceu com as turmas de nonos anos, estudantes dispostos a 

trabalhar cenicamente. O jogo se deu com uma situação proposta por grupos em que há um/a 

Opressor/a e um/a Oprimido/a. O tempo de quinze minutos foi dado para elaborar e ensaiar a 

cena. Em sequência, os grupos apresentaram a cena para os outros grupos. Após isso, o 

mediador/professor abriu um diálogo entre palco e plateia, propondo para alguém da plateia 

dar uma solução não opressora sobre a cena. Após algumas situações em relação à Oprimido e 

Opressor, tivemos duas situações que gostaria de destacar: a violência doméstica e homofobia.  

A cena da violência doméstica se deu a partir da encenação de um pai de família 

alcoolizado que gritava com sua esposa/mãe e seus filhos. A solução da plateia resultou em 

uma esposa/mãe que protegeu seus filhos, contornado a situação ao explicar ao marido que ele 

“estava bêbado, precisa beber água, ir aos alcoólicos anônimos, fazer terapia e que se não 

fosse assim ela se mudaria de casa com os filhos”. Uma aluna solucionou esta cena.  

Já a cena referente à homofobia eu identifico como uma resolução simples, mas 

carregada de conhecimento por parte dos/das estudantes. Uma aluna interpretou uma menina 

lésbica em que o pai a expulsava de casa. A solução de outro jogador foi interpretar a menina 

dizendo que “isso é normal, que não sairia de casa e que isso não muda quem as pessoas são, 

ela continuaria sendo a filha dele”. O jogador que interpretava o pai “amoleceu o 

sentimento” (segundo os alunos) dando um abraço na filha. Porém, os toques, de fato, não 

aconteceram, foram meros tapas nas costas.  

Após as cenas, a discussão caminhou para a resolução das mesmas, em que a vítima 

de violência doméstica conseguiu sair da situação e, no caso da cena de homofobia, a pessoa 

vista como lésbica saiu falando que isso não era um problema, é apenas uma “pessoa normal 

também”. O teatro, como proposta, preparou os estudantes para refletirem sobre as situações e 

agirem perante o que acreditavam ser correto naquele momento, possuindo o entendimento de 

que ambas as situações eram erradas e não deviam ser repetidas. Parte dos estudantes 

socializou amplas discussões sobre sexualidade, gênero e sexo, exemplificando diferentes 

notícias sobre os assuntos. 

Posteriormente à discussão, houve a exibição do filme O silêncio dos homens (2019). 

Tal exibição foi iniciada com um diálogo sobre produção audiovisual e os diferentes gêneros 

de filme no Brasil, trazendo a discussão acerca de documentários. Sendo assim, assistimos 

fragmentos do documentário, previamente selecionadas por mim. As cenas selecionadas do 

falavam sobre taxas de homicídio e de suicídio em homens, sobre a criação de filhos por pais 

25 
   

 



 

duros e bravos, sobre as sexualidades dissidentes, tais como homens trans, sobre a discussão 

sobre homens pretos, entre outras discussões. As conversas foram as mais variadas, nas três 

salas, pudemos dialogar e passar por esses assuntos: um aluno cisgênero comentou sobre o 

silenciamento das mulheres. Em determinado momento, uma aluna cis quis falar sobre alguns 

assuntos referentes às masculinidades, porque a afeta, mas se calou porque outros alunos, 

homens cisgêneros, começaram a tirar sarro diante da fala da aluna. Depois de um diálogo 

sobre a agressividade que os homens relatam no documentário, tais como, um homem 

agressivo com a esposa que frequentou um grupo de reabilitação e, também outro homem que 

cita a violência com mulheres próximas, incluindo uma pequena crença limitante de que a 

namorada dele não podia dirigir o carro, pois isso é “papel de homem”, concordando, assim,  

que “homem é agressivo geracionalmente”, pois teve uma avó carinhosa, mas um avó 

carrasco, ela pontou a seguinte fala: “a agressividade, sem saber onde descontar, mata! A 

arte e o esporte está aí pra isso!”.  

​

 Figura 05. Foto Letícia Issene. Exibição do documentário O Silêncio dos Homens. 2023 

Gostaria de poder descrever sobre todas as experiências em sala e cada proposta, pois 

elas são singulares, mas, em resumo, percebo cada vez mais, maior aderência e aceitação por 

parte dos alunos e alunas acerca das dissidências.  Sobre o discursos hegemônicos, Lopes 

(2010) diz: “Esses discursos não são, obviamente, absolutos nem únicos; muito pelo 

contrário, agora mais do que antes, outros discursos emergem e buscam se impor; 

estabelecem-se controvérsias e contestações, afirmam-se, política e publicamente identidades 

silenciadas e sexualmente marginalizadas. Aprendemos, todos, em meio a (e com) essas 

disputas. (LOPES, 2010, p.32). Então, a conversa com os alunos/alunas desenvolvida em 

atividades e sonoridades diferentes. Eles/elas dialogaram a partir de suas vivências, ou, como 

26 
   

 



 

Lopes (2010) diz: “outros discursos emergem”. Logo, devemos deixar esses discursos 

emergirem, se propagarem na sala e fora dela.  

 

Estabilizar conteúdo – Considerações finais  

A desconstrução da oposição binária entre masculinidade e feminilidade é uma ideia 

que tem ganhado cada vez mais atenção na contemporaneidade. Essa oposição binária, a 

noção de que há apenas dois gêneros opostos e distintos - homem e mulher - e que esses 

gêneros são definidos por conjuntos rígidos de características, comportamentos e atitudes, 

está em crise, gerando oposição a partir de ideias que visam desafiar essas pressuposições 

rígidas ao reconhecer que a masculinidade e feminilidade são construções sociais. Significa, 

também, que não há apenas uma forma correta de ser homem ou de ser mulher,  

A experiência na Escola Estadual Marília de Dirceu me demonstrou que é possível 

estabelecer conversas profundas sobre gênero no ambiente escolar, assim como assuntos 

pertinentes às masculinidades, na busca de atitudes que satisfaçam cada vez mais o bem estar 

de toda a comunidade escolar, e não apenas uma parcela dela. Foi particularmente favorável a 

resposta dos estudantes identificados com o universo masculino. Eles demonstraram uma 

compreensão lúcida de que a masculinidade hegemônica muitas vezes impõe fardos 

emocionais pesados. Ao longo das atividades, os estudantes assimilaram a proposta central: a 

de que não há apenas uma forma correta de ser homem. Essa tomada de consciência gerou um 

visível alívio e maior empatia entre os pares. Ao desmistificarem comportamentos 

estereotipados, esses jovens (cis ou trans) puderam vislumbrar identidades plurais, 

contribuindo ativamente para o bem-estar de toda a comunidade escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

27 
   

 



 

REFERÊNCIAS 
​
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2018. 
​
BUTTLER, Judith. Problemas de gênero. Feminismo e subversão da identidade de gênero. 
Tradução: Renato Aguiar. Rio de Janeiro, 2003. 
 
CASTRO, Susana de. O papel das escolas no combate às masculinidades tóxicas. Revista 
Aprender, Vitória da Conquista, n. 20, p. 75-82, jul./dez. 2018. Disponível em 
https://bit.ly/3d5SxJk. Acesso em 18 de março de 2023.  
 
LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação. Petrópolis: vozes, 1997. 
​
_______. Pedagogias da Sexualidade. O corpo educado: pedagogias da sexualidade 
(organizadora); Tradução dos artigos: Tomaz Tadeu da Silva. 2010. 
 
MESQUITA, Y. M., & da Silva Corrêa, H. C. (2021). A “Masculinidade Tóxica” em 
Questão: Uma Perspectiva Psicanalítica. Revista Subjetividades, 21(1). Publicado online: 
24/03/2021. https://doi.org/10.5020/23590777.rs.v21i1.e10936 
​
PRECIADO, Paul B. Transfeminismos. Série Pandemia. N-1 edições, 2015. 
​
ROJÃO, Graça et al. Coolkit: jogos para a não violência e igualdade de género. Covilhã: 
Coolabora, 2011. 
 
RICH, Adrienne. Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Bagoas-Estudos 
gays: gêneros e sexualidades, v. 4, n. 05, 2010.  
 
SCHWARTZ, Gisele Maria, et al. A CIÊNCIA DOS FILMES, JOGOS E GAMES 
ALIMENTANDO O EMPODERAMENTO DO PROFESSOR NO ENFRENTAMENTO À 
VIOLÊNCIA. In: Revista de Ciência Geográfica. 2018, Editora Saraiva, São Paulo. Primeira 
edição.  
​
 

28 
   

 

https://doi.org/10.5020/23590777.rs.v21i1.e10936

